## سِلسْلة شرُوحَات وَمُؤلفَات مَعَالِي الشَّيخ (عَ)



يَ خِيْلَابِسُلَامُ مُحَمَّدُمِ عَمْ لِلْوَهَا النَّبِ مِي اَمْرَدُ اللَّهُ لَهُ المُثْرَةِ ذَلِكُمْنِدَهُ اَمْرَدُ اللَّهُ لَهُ المُثْرَةِ ذَلِكُمْنِدَهُ

الشِيَّتُ لِمَعَى إِلِهِ الشِيَّنَ فِي صِيراً ثِمِي مِنْ الْفِرْرِيْنِ مُحَمَّلِ السِّينِ مِسرائِمِ مِنْ الْفِرْرِيْنِ مُحَمَّلِ السِّينِ جَعْرَاللَّهُ لَهُ دُرِّوْلِائِهِ وَلِأَهْلِ بَنِيهِ

ڿۧڣڹۊٛۅعٮۜٵؾڎٛ ڝٙ**ٳڔڶڹؽؚڰؙؠٞؾؽؙؙٞؠؙڗؽڵڡٞڔۺۑڔڣٵۼۑٞ** ۻٙڡٚڗ۩ڎؙڶۮؙۯڶڗڶۮؽۏڗڵڟ؈ٛڹڹؿۄڗڵۺٙٳڿۄ

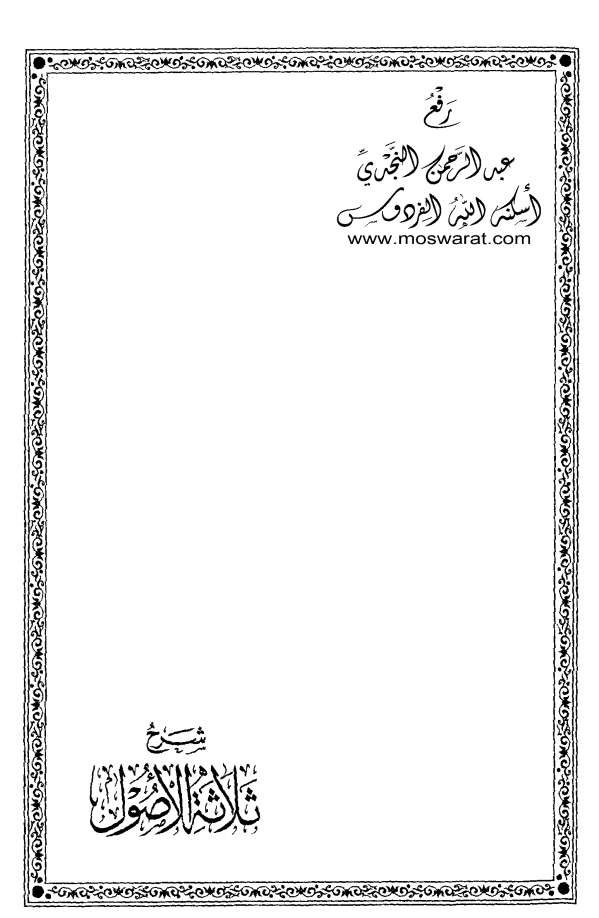
المنظمة المنطقة المنطقة













عنوان المصنف: شرح الأصول الثلاثة -

تحقياة: عادل محمد مرسي رفاعي

رقهم الإيداع: ٢٠١١/٢٢١٩٨

الترقيم الدولي: ١ - ٠٢ - ٢٣٢ - ٩٧٧ - ٩٧٨

جَمِيعُ لَحْقُولَ مُحَفَّقُ ثَمَّ الطَّنِعَةُ الأُولِيِّ المُعْلَقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلَقِينَ المُعْلَقِينَ المُعْلَقِينَ المُعْلَقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلَقِينَ المُعْلَقِينَ المُعْلَقِينَ المُعْلَقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلَقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلَقِينَ المُعْلِقِينَ الْعُلِقِينَ الْعُلِينِي الْعُلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ المُعْلِقِينَ ال



الِلاَهُ احْدَالْمِبْعَاتُ جَمَّوالْ ـ ٧١٤-٢٠١١٦٨٩٩١٠٠ ـ ١٩٦٠٥٧٥٧ ٣ ـ ٥٧٥٧ ٣ ـ ٢٠١٠٦٨

الإشكِيْرِيَّةِ ـ ١٧٥ شِ طيبَهِ سُرِيْنِي بِحَالِمِسْجِالِصَّدِي هَالِف: ٣/٥٤٦١٥٨٣ ـ جَوَّالُ: ٥ ٥٣/٨٣٣٥.

القَاهِرَة - 7 شِ المدْيَةِ مِبْغِعِ مِنْ شِ البِيَاارِ- خَلَفْ إَلْجَامِعُ الْمُذِهِرُ الشَّرِيْدُ رِهَائِفَ: ٢/٢٥١٠٧٤٧٠ .

جَوَّاكُ: ١١١٦٨٣٣٥٥ - فاكيِنُ : ٣٤٣٨١٥٠٩ -

البَرِيْرِالالِيكِتِرَيْنِ: dar\_alhijaz@hotmail.com

\*COMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOSSICMOS شروحات ومولفات معالى الشيخ

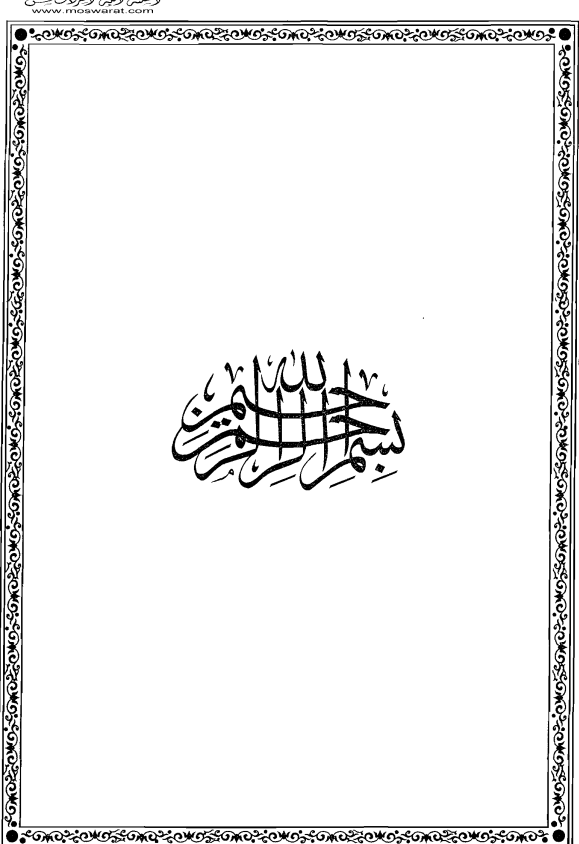
أخِزَلَ اللَّهُ لَهُ المَسْوَيَةَ وَالمُغْفِرَةِ

غَفَرَاللَّهُ لَهُ دَيِلُوالرَبْهِ وَلِأَهُلِ بَيْيَهِ

تَجَعَنِقُ وعِنَايَةً عَادِلِ بِنْ مُحْبِّ مُرسِي فِاعِيِّ خِغَرَاللَّهُ لَهُ وُلِمَالِرَهُ وَلِأُهِلِ بَيْدِهِ وَلِمُشِياجِهِ

لِلنَشِرُ وَالنَّوْزِيثِ عَ

<del>ૢઌઌ૽૱ઌઌ૱૱ઌઌ૽૱ઌઌ૱૱ઌઌ૱ઌઌ૱૱ઌઌ૱૱ઌઌ૱૱ઌઌ૱૱ઌઌ૱</del>



#### مُقَدِّمَةُ النَّاشِر

الحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه ومن اهتدى بهداه إلى يوم الدين وبعد:

فهذا شرح رسالة ثلاثة الأصول للإمام المجدد شَيْخِ الإشلامِ

محمدِ بنِ عبد الوَهَّابِ بنِ سُلَيْمَانَ بنِ عَلِيٍّ آَل مُشَرَّفٍ التَّمِيْمِيِّ أَجْزَلَ اللهُ لَهُ المَثُوبَةَ وَالمَغْفِرَةَ

الشَّرْحُ لمَعَالِي الشَّيْخ

صَالِحِ بنِ عبد العَزِيْزِ بنِ مُحَمَّدِ بنِ إِبْرَاهِيْمَ آلِ الشَّيْخِ غَفَرَ اللهُ لَهُ وَلِوَالِدَيْهِ وَلأَهْلِ بَيْتِهِ

وكان ذلك في دروس ألقاها -حفظه الله- في مدينة الدمام في يوم الأربعاء الثامن من شهر ربيع الأول عام أربعة عشر وأربعمائة وألف من الهجرة النبوية المباركة، نسأل الله على أن ينفع بها، وأن يرزقنا الإخلاص في القول والعمل، إنه خير مسؤول وأكرم مأمول، وقد استأذنت شيخنا بالعمل على هذا الشرح المبارك فأذن -جزاه الله عنا خير الجزاء- فأسأل الله عنى أن يرفع بهذا الشرح المبارك ذكره، وأن يعلي درجاته، وأن يجزل لشيخنا الأجر والمثوبة، وأن يجعله إمام هدى ورشاد، وأن يجمعه ووالديه

وأهل بيته تحت لواء الحمد، وفي جنات النعيم، وفي زمرة السابقين مع النبي الأمين، وصحابته الغر الميامين، وأن يقيه شر الحاسدين، وأن يجعل لي من الخير نصيبًا، وأن يجزي كل من شارك في إعداد هذا العمل المبارك خير الجزاء وأحسنه. وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليمًا مزيدًا.

#### وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين

كتبه

عادل بن محمد مرسي رفاعي الرياض/ ١٤٣٢/١٢/١٨هـ



# دِيُطِاعِ السَّالِي الْمُعَالِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِلَينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِلَيْعِلِينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِلِيلِينِيلِينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِ

#### مُقَدِّمَةُ الشَارِح

الحمد لله الذي أنزل القرآن وجعله أصل العلوم، وعلم الإنسان ما لم يعلم، نحمده سبحانه على أن هيأ لنا أبواب الخيرات، ونسأله أن يثبتنا على ذلك إلى أن نلقاه وهو راض عنا، غير مبدلين ولا مغيرين ولا مفتونين – اللهم آمين –، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبد الله ورسوله وصفيه وخليله، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم تسليمًا كثيرًا.

#### أما بعد...

فإن العلم وطلبه من أفضل القربات إلى الله على الله عد جمعٌ كثيرٌ من أهل العلم طلب العلم أفضل النوافل التي يطلبها العبد، ولهذا فإن السعي لنشر العلم النافع المقتبس من كتاب الله عن ومن سنة رسوله على ومما بيّنه أئمة الإسلام المؤتمنون على الدين في فهم الكتاب والسنة، إن السعي في ذلك من الجهاد في سبيل الله عن ومما يراغم به الشيطان وأعداء الدين.

وهذا لا شك حاصل؛ لأن أهل العلم في كل زمان وفي كل مكان هم الذين يرثون الأنبياء، وإذا كانوا هم ورثة الأنبياء فإن ذلك يعني أنهم القائمون بأعباء الدين، فكلما ازداد العلم ازداد الخير، وإذا قَلَّ العلم كثرت الجهالة، وكثر الشر.

ومن جهة أخرى فإن المسلمين اليوم بحاجة ماسة إلى أعداد كبيرة من

طلاب العلم؛ ليفقّهوا المسلمين في مشارق الأرض ومغاربها، فالناس في حاجة ماسة إلى مَنْ يُبيِّن لهم الحق، ويُبيِّن لهم التوحيد الصحيح، والعقيدة الخالصة، ويُبيِّن لهم معنى اتباع سنة النبي ريكي ، ويبين لهم أحكام الشرع، ويبين لهم ما به قوتهم في دينهم، وهذا مما يحتاج إلى أعداد كبيرة من طلاب العلم.

وبين أيدينا رسالة (ثلاثة أصول وأدلتها)، وهي رسالة مهمة لكل مسلم، وكان علماؤنا يعتنون بها في أول ما يشرحون من كتب العلم، وذلك لسببين:

السبب الأول: أنها من المتون المختصرة، فالعلم لا يُنال مرة واحدة، وإنما يُنال على مر الأيام والليالي، كما قال ابن شهاب الزهري كَلَهُ فيما رواه ابن عبد البر في كتاب الجامع (١)، قال: «مَنْ رَامَ الْعِلْمَ جُمْلَةً ذَهَبَ عَنْهُ جُمْلَةً، وَإِنَّمَا يُطْلَبُ الْعِلْمُ عَلَى مَرِّ الْأَيَامِ وَالَّلْيَالِي».

وهذا حق، العلم يُبدأ بتحصيل صغاره قبل كباره (٢)، فإذا حصلت صغار

<sup>(</sup>۱) انظر: الجامع لابن عبد البر (۱/ ٤٣١) عن يونس بن يزيد قال: "قال لي ابن شهاب: يا يونس لا تكابر العلم، فإن العلم أودية، فأيها أخذت فيه قطع بك قبل أن تبلغه، ولكن خذه مع الأيام والليالي، ولا تأخذ العلم جملة؛ فإن من رام أخذه جملة ذهب عنه جملة، ولكن الشيء بعد الشيء مع الليالي والأيام». وانظر أيضًا: الجامع للخطيب البغدادي (۱/ ٢٣٢)، والإلماع للقاضى عياض (۱/ ٢٢٠).

<sup>(</sup>٢) قال الإمام البخاري كَنَلَثُه في صحيحه (١/ ١٩٢ فتح): «ويُقال الرباني: الذي يربي الناس بصغار العلم قبل كباره».

وقال ابن القيم ﷺ في مفتاح دار السعادة (١/ ٦٦): «فيه تنبيه لأهل العلم على تربية الأمة كما يربى الوالد ولده فيربونهم بالتدريج والترقي من صغار العلم إلى كباره وتحميلهم منه ما يطيقون».

المسائل (۱) قبل الكبار فأنت على طريق العلم، وأما إذا ابتدأت بالكبار التي تحتاج إلى بحث وترتيب، وقد تنازع العلماء فيها، كما هو ديدن بعض طلبة العلم، أو بعض المبتدئين في العلم دون معرفة صغار وواضحات المسائل، فإنه يذهب عنك العلم، لهذا أؤكد على ضرورة تأصيل العلم والسير فيه خطوة فخطوة، وإنما يُطلب العلم على مر الأيام والليالي، كما قال القائل (۲):

الْيَوْمَ عِلْمٌ وَغَدًا مِثْلُهُ مِنْ نُخَبِ الْعِلْمِ الَّتِي تُلْتَقَطْ يُحصِّلُ الْمَرِءُ بِهَا حِكْمَةً وَإِنَّمَا السَّيْلُ اجْتِمَاعُ النَّقَطْ

وهذا واقع، فقد ذكر الخطيب البغدادي بإسناده في كتاب (الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع)<sup>(٣)</sup> عن الفضل بن سعيد بن سلم قال: «كان رجل يطلب العلم فلا يقدر عليه، فعزم على تركه، فمر بماء ينحدر من رأس جبل على صخرة قد أثر الماء فيها، فقال: الماء على لطافته قد أثر في صخرة على كثافتها، والله لأطلبن العلم، فطلب فأدرك».

فالعلم يحتاج إلى مواصلة وحفظ ومدارسة وترك اليأس، ولكن يجب أن يكون على طريقة خطوة فخطوة، ومن بدأ بالأهم ثم أعقبه بالمهم، فإنه يحصل من العلم ما شاء الله.

<sup>(</sup>۱) قال الحافظ ابن حجر كَلَنْهُ في فتح الباري (۱/ ١٩٥): «والمراد بصغار العلم ما وضح من مسائله، وبكباره ما دق منها».

<sup>(</sup>۲) القائل هو: محمد بن إبراهيم بهاء الدين بن النحاس (۱۹۸هـ)؛ كما في بغية الوعاة للسيوطي (۱/ ۱٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع (٢/ ١٧٩).

السبب الثاني: لأن فيها الجواب على أسئلة القبر الثلاثة (١) ؛ ألا وهي: سؤال الملكين العبد عن ربه، ودينه، ونبيه، وهي ثلاثة الأصول، أي: معرفة العبد ربه، وهو معبوده، ومعرفة العبد دينه –أي دين الإسلام- بالأدلة، ومعرفة العبد نبيه على أنهمية هذه الرسالة؛ لأن فيها من أصول التوحيد والدين الشيء الكثير.

ولهذا ينبغي لنا أن نحرص على هذه الرسالة تعليمًا لها للعوام، وللنساء في البيوت، وللأولاد ونحو ذلك، على حسب مستوى من يُخاطب بذلك، وقد كان علماؤنا -رحمهم الله تعالى- يعتنون بثلاثة الأصول هذه تعليمًا وتعلمًا، بل كانوا يلزمون عددًا من الناس بعد كل صلاة فجر أن يتعلموها، وأن يحفظوها، وذلك هو الغاية في رغبة الخير، ومحبة الخير لعباد الله المؤمنين، إذ أعظم ما تُسدي للمؤمنين من الخير أن تُسدي لهم ما ينجيهم عند سؤال الملكين للعبد في قبره؛ لأنه إذا أجاب جوابًا حسنًا صحيحًا عاش بعد عاش بعد ذلك سعيدًا، وإن لم يكن جوابه مستقيمًا ولا صحيحًا عاش بعد ذلك-والعياذ بالله-على التوعد بالشقاء والعذاب.

ولقائل أن يقول: ما إعراب (ثلاثة أصول وأدلتها)؟ ولماذا لم يقل

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (٤٧٥٣)، والإمام أحمد في المسند (٤/ ٢٨٧) من حديث البراء بن عازب على الله وفيه: «فَيَأْتِيهِ مَلَكَانِ، فَيُجْلِسَانِهِ، فَيَقُولَانِلَهُ: مَنْ رَبُّكَ؟ فَيَقُولُ: رَبِّيَ اللَّهُ. فَيَقُولَانِ لَهُ: مَا هَذَا الرَّجُلُ الذي بُعِثَ فَيَقُولَانِ لَهُ: مَا هَذَا الرَّجُلُ الذي بُعِثَ فِيَقُولَانِ لَهُ: مَا هَذَا الرَّجُلُ الذي بُعِثَ فِيكُمْ؟ فَيَقُولُ: هَوَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ. فَيَقُولَانِ لَهُ: وَمَا عِلْمُكَ؟ فَيَقُولُ: قَرَأْتُ كِتَابَ اللَّهِ؟ فَآمَنْتُ بِهِ وَصَدَّقْتُ».

قال المنذري في الترغيب والترهيب، (١٩٦/٤): (رواه أبو داود وأحمد بإسناد رواته محتج بهم في الصحيح). وأصله في البخاري (١٣٦٩، ٤٦٩٩)، ومسلم (٢٨٧٠).

المصنف: الأصول الثلاثة وأدلتها، وما هي العبارة الأصح؟

والجواب: أن الشيخ كلفه له رسالة أخرى بعنوان: (الأصول الثلاثة)، وهي رسالة صغيرة أقل من هذه علمًا؛ ليعلمها الصبيان والصغار، وأما (ثلاثة أصول) فهي هذه التي نشرحها، ويكثر الخلط بين التسميتين، وربما أطلق عليها ثلاثة الأصول، أو الأصول الثلاثة، ولكن تسميتها المعروفة أنها (ثلاثة أصول وأدلتها).

إعراب ثلاثة أصول وأدلتها: (ثلاثة): خبر لمبتدأ تقديره هذه -هذه ثلاثة- خبر مرفوع بالابتداء، وعلامة رفعه الضمة الظاهرة على آخره، وهو مضاف.

و(أصول): مضاف إليه مجرور بالتبعية، وعلامة جره الكسرة الظاهرة على آخره.

و(الواو): عاطفة.

و(أدلة): معطوف على ثلاثة مرفوع بالتبعية، وعلامة رفعه الضمة الظاهرة على آخره، وهو مضاف.

و(ها): ضمير متصل مبني على السكون في محل جر بالإضافة.

بور لارَبَعِي لالْجَرَّيَ لأَسِكِتِهِ لانِيْرَ لانِزوكِ www.moswarat.com

قَالَ الْإِمَامُ الْمُجَدِّدُ، شَيْخُ الْإِسْلَامِ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ الْوَهَّابِ، أَجْزَلَ اللَّهُ لَهُ الْمَثُوبَةَ وَالْمَغْفِرَةَ:

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

اِعْلَمْ -رَحِمَكَ اللَّهُ-أَنَّهُ يجبُ عَلَيْنَا تَعَلُّمُ أَرْبَعِ مَسَائِلَ:

الـشــرح:

قال الشيخ كَلَهُ في أول هذه الرسالة: (اعْلَمْ رَحِمَكَ اللَّهُ)، أو (اعْلَمْ رَحِمَنِي اللَّهُ وَإِيَّاكَ) وهذا فيه التلطف، وفيه تنبيه إلى أن مبنى هذا العلم على التلطف، وعلى الرحمة بالمتعلمين؛ لأنه دعا له بالرحمة، وكان العلماء يروُون ويُروُّون لمن بعدهم فيمن طلب الإجازة في الحديث حديث: «الرَّاحِمُونَ يَرْحَمُهُمُ الرَّحْمَنُ »(١)، وهذا الحديث هو المعروف عند أهل العلم بالحديث بالمسلسل (٢) بالأولية، لم؟ الجواب: لأن كل راويقول لمن بعده: وهو أول حديث سمعته منه. فعلماء الحديث يروون هذا الحديث

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (٤٩٤١)، والترمذي (١٩٢٤)، والإمام أحمد في المسند (٢/ ١٦٠) من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص رفي الله عيسى: (هذا حديث حسن صحيح).

<sup>(</sup>٢) المسلسل هو: «عبارة عن تتابع رجال الإسناد وتواردهم فيه واحد بعد واحد علي صفة أو حالة واحدة، وينقسم ذلك إلي ما يكون صفة للرواية والتحمل، وإلي ما يكون صفة للرواة أو حالة لهم». انظر: مقدمة ابن الصلاح، النوع الثالث والثلاثون، (ص٧٧٥)، وفتح المغيث للسخاوى (٣/ ٥٧).

لتلامذتهم ويكون أول حديث فيما يروون، ألا وهو حديث: «الرَّاحِمُونَ يَرْحَمُهُمُ الرَّحْمَنُ»، ففي الإجازات ترى أن كل شيخ يقول عن شيخه: حدثني فلان، وهو أول حديث سمعته منه، قال: حدثني شيخي فلان، وهو أول حديث سمعته منه، إلى أن يصل إلى منتهاه: قال الرسول ﷺ: «الرَّاحِمُونَ يَرْحَمُهُمْ الرَّحْمَنُ، ارْحَمُوا مَنْ فِي الأَرْضِ، يَرْحَمُكُمْ مَنْ فِي السَّمَاءِ».

قال العلماء: سبب ذلك أن مبنى هذا العلم على الرحمة، ونتيجته الرحمة في الدنيا، وغايته الرحمة في الآخرة؛ ولهذا الشيخ ﷺ نبه على ذلك تنبيهًا لطيفًا دقيقًا حيث قال: (إعْلَمْ رَحِمَكَ اللهُ)، وهي دعاء للمتعلم بالرحمة؛ لأن مبنى التعلم بين المعلم والمتعلم هو التراحم.

قوله: (يَجِبُ عَلَيْنَا تَعَلَمُ أَرْبَعِ مَسَائِلَ) الوجوب ها هنا المقصود به: ما يشمل الوجوب العيني والوجوب الكفائي.

EXP C CXP C CXP C



الْأُولَى: الْعِلْمُ، وَهُوَ مَعْرِفَةُ اللَّهِ، وَمَعْرِفَةُ نَبِيِّهِ، وَمَعْرِفَةُ دِينِ الْإِسَلَام بِالْأَدِلَّةِ.

#### الشرح:

قال ﷺ: (الْأُولَى: الْعِلْمُ)، أي المسألة الأولى مما يجب علينا أن نتعلمها وجوبًا عينيًا هي العلم، وهو معرفة ثلاثة الأصول:

- \* معرفة العبد ربه.
- \* ومعرفة العبد دينه.
- \* ومعرفة العبد نبيه.

فمثل هذا العلم لا ينفع فيه التقليد، والواجب فيه أن يحصله العبدُ بدليله، والعبارة المشهورة عند أهل العلم: أن التقليد لا ينفع في العقائد، بل لابد من معرفة المسائل التي يجب اعتقادها بدليلها، وهذا الدليل أعم من أن يكون نصًا من القرآن، أو من سنة، أو من قول صاحب، أو من إجماع، أو قياس، وسيأتي تفصيل الدليل – إن شاء الله تعالى – في موضعه.

والتقليد لا يجوز في العقائد عند أهل السنة والجماعة (١)، وكذلك لا يجوز عند المبتدعة من الأشاعرة والماتريدية والمتكلمة.

<sup>(</sup>۱) قال السفاريني كَلَفَهُ: «قال علماؤنا وغيرهم: يحرم التقليد في معرفة الله تعالى، وفي التوحيد والرسالة، وكذا في أركان الإسلام الخمس ونحوها، مما تواتر واشتهر عند الإمام أحمد والأكثر، وذكره أبو الخطاب عن عامة العلماء، وذكره غيره أنه قول الجمهور، قاله في شرح التحرير، قال: وأطلق الحلواني من أصحابنا وغيره منع التقليد في أصول الدين» ا.ه. انظر: لوامع الأنوار للسفاريني (١/ ٢٦٧، ٢٦٨)، =

لكن ننتبه إلى أن الوجوب عند أهل السنة يختلف عن الوجوب عند أولئك في هذه المسألة ، والتقليد عند أهل السنة يختلف عن التقليد عند أولئك ، فأولئك يرون أن أول واجب هو النظر (١) ، فلا يصح الإيمان إلا إذا نظر ، ويقصدون بالنظر: النظر في الآيات المرئية في الآيات الكونية ، ينظر إلى السماء فيستدل على وجود الله على بنظره ، أما أهل السنة فيقولون: يجب أن يأخذ الحق بالدليل ، وهذا الدليل يكون بالآيات المتلوّة . فأولئك يحيلون على الآيات الكونية المرئية بنظرهم -بنظر البالغ - وأما أهل السنة فيقولون: لابد من النظر في الدليل ، لا لأجل الاستنباط ، ولكن لأجل معرفة أن هذا قد جاء عليه دليل .

لكن هذا في أي المسائل يكون (٢)؟ الجواب: في المسائل التي لا يصح

وانظر: المسودة في أصول الفقه لآل تيمية، (ص ٤٠٧ – ٤٠٨)، وتفسير القرطبي
 (۲/ ۲۱۲)، والتبصرة للشيرازي، (۱/ ٤٠١)، والمحصول للرازي، (٦/ ١٢٥)،
 وروضة الناظر، (ص ٤٠٦)، وكشاف القناع للبهوتي، (٦ / ٣٠٦)

<sup>(</sup>۱) قال الشيخ سليمان بن عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب -رحمهم الله-: «التوحيد هو أول واجب على المكلف لا النظر ولا القصد إلى النظر ولا الشك في الله؛ كما هي أقوال لمن لم يدر ما بعث الله به رسوله على معاني الكتاب والحكمة، فهو أول واجب وآخر واجب، وأول ما يدخل به الإسلام وآخر ما يخرج به من الدنيا». انظر: تيسير العزيز الحميد شرح كتاب التوحيد (ص ٢١).

ولمعرفة أقوال القوم ومأخذهم انظر: درء التعارض لشيخ الإسلام ابن تيمية كَلَفُهُ (٧/ ٣٤٣) و (٣٤٩/١٣) .

<sup>(</sup>٢) قال الإمام أحمد كلف: «لا يجوز التقليد فيما يطلب فيه الجزم ولا يثبت إلا بدليل قطعي، ويجوز التقليد فيما يطلب فيه الظن وإثباته بدليل ظني ولا اجتهاد في القطعي». انظر: المسودة في أصول الفقه لآل تيمية (٤٠٨).

إسلام المرء إلا بها، مثل معرفة المسلم أن الله على هو المستحق للعبادة دونما سواه، فلابد أن يكون عنده برهان عليه، يعلمه في حياته ولو مرة، ليكون قد دخل في هذا الدين بعد معرفة الدليل، ولهذا كان علماؤنا يعلمون العامة في المساجد، ويحفظونهم هذه الرسالة -ثلاثة الأصول-؛ لأجل عظم شأن الأمر.

فقوله: (الأولى: الْعِلمُ) هذه أول المسائل الأربع التي يجب علينا تعلمها وهي (الْعِلمُ)، والعلم أجمله هاهنا بما سيأتي تفصيله في الرسالة، -رسالة ثلاثة الأصول- شرح لهذا الواجب الأول.

CAROCARO CARO

الثَّانِيَةُ: الْعَمَلُ بِهِ.

الثَّالِثَةُ: الدَّعْوَةُ إِلَيْهِ.

الرَّابِعَةُ: الصَّبْرُ عَلَى الْأَذَى فِيهِ.

### الـشـرح:

المسألة الثانية: (الْعَمَلُ بِهِ)، والعمل بالعلم منه ما تَرْكُه كفر، ومنه ما تَرْكُه معصية، ومنه ما تَرْكُه مكروه، ومنه ما تَرْكُه مباح.

وبيان ذلك أن العلم ينقسم، فالعلم بالتوحيد بأن الله على هو المستحق للعبادة وحده، إذا علمه العبد ولم يعمل بهذا العلم، بأن أشرك بالله الله النفعه علمه، فكان ترك العمل في حقه كفرًا.

وقد يكون معصية بأن علم-مثلًا- أن الخمر حرامٌ شُرْبها، حرامٌ بيعُها، حرامٌ بيعُها، حرامٌ شرئها، حرامٌ سقيها، حرام استسقاؤها (۱۱)، ونحو ذلك، وخالف العلم الذي عنده، فعَلِمَ أنه حرام وخالف، فتكون مخالفته معصية، وقد ارتكب كبيرة من كبائر الذنوب في هذه المسألة.

ومنه ما هو مكروه؛ مثل: إذا علم أن النبي ﷺ كان يصلي على هيئة، وصِفة معينة، فخالفه في سنة من السنن بعد عِلمه بها، وترك العمل بالعلم

الذي عنده فهذا مكروه؛ لأنه ترك العمل بسنة ليست واجبة، فيكون تركه مكروهًا، ويكون العمل بذلك مستحبًا.

وقد يكون العمل بالعلم مباحًا، وتركه مباحًا أيضًا، مثل المباحات، والعادات ونحو ذلك، ومن ذلك ما ورد أن النبي على كان من هيئته في لباسه كذا وكذا، وكانت مشيته على نحو ما، هذه الأمور الجبليّة الطبيعية، فيما نتعلمه، مما لم نخاطب فيها بالاقتداء، إذا ترك العمل بها، كان تركه لها مباحًا؛ لأن المسلم لم يُخاطب المسلم بأن يقتدي بمثل هذه الأمور، بنحو سير النبي على وبصوته، وبالأمور الجبليّة التي كان عليها على فيكون العمل بذلك مباحًا (١)، وقد يُؤجر عليه إذا نوى الاقتداء، ويكون ترك العمل أيضا مباحًا.

والعمل هذا مأخوذ من قوله ﷺ: ﴿إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ﴾ [العصر: ٣] كما سيأتي.

المسألة الثالثة: (الدَّعْوَةُ إليهِ)، إذا علم وعمل فإنه يدعو إلى ذلك، والدعوة قد تكون بالمقال، وقد تكون بالأفعال؛ لأن الامتثال بالفعل دعوة، فإذا امتثل المسلم لما أُمر به، فإنه بفعله هذا يرشد غيره إرشادًا صامتًا إلى أن هذا الفعل مطلوب، وأما الدعوة بالقول باللسان، فقد تكون واجبة،

<sup>(</sup>۱) قال أبو المعالي الجويني في الورقات: «فعل صاحب الشريعة لا يخلو إما أن يكون على وجه القربة والطاعة فيحمل على الإباحة في حقه وحقنا».

وانظر: البرهان في أصول الفقه لأبي المعالي (١/ ٣٢١)، والإحكام للآمدي (١/ ٢٢٧) والتقرير والتحبير (٢ / ٤٠٣)، والمسودة (ص ٦٧).

وقد تكون مستحبة، فيتفرع عن الدعوة باللسان أنواع منها: الدعوة بالكتابة بالقلم في تأليف، أو في رسائل ونحو ذلك، ومنها النصائح المختلفة، والمواعظ ونحو ذلك.

والمسالة الرابعة: (الصَّبْرُ عَلَى الْأَذَى فِيهِ)، بعد الدعوة يأتي الواجب الرابع وهو الصبر، فالذي عَلِمَ، ثم عَمِلَ، ثم دعا، يجب عليه أن يصبر على الأذى؛ لأن من سنة الله على أن جعل الأنبياء والمرسلين -الذين هم أفضل الخذى؛ لأن من سنة الله على أن جعل الأنبياء والمرسلين اللأذى، فصبروا على الخلق وأعلاهم درجة - أشد الناس ابتلاء وتعرضًا للأذى، فصبروا على الإعراض عنهم، وصبروا على الأذى، وحصل لهم ما حصل، فالداعية يحتاج إلى أن يصبر كما صبر المرسلون. بل إن النبي على أمر بأن يحتذي حذو الصابرين بقول الله عن: ﴿فَاصَبْرَ كُمَا صَبْرَ أُولُواْ الْعَرْمِ مِنَ الرُسُلِ وَلا صَنَعْجِل لَمُمْ الله عَلَى: ﴿فَاصَبْرَ كُمَا صَبْرَ أُولُواْ الْعَرْمِ مِنَ الرُسُلِ وَلا صَنَعْجِل لَمُمْ الله عَلَى: ﴿فَاصَبْرَ كُمَا صَبْرَ أُولُواْ الْعَرْمِ مِنَ الرُسُلِ وَلا صَبْرَ الْمُعْلَى الله عَلَى الله عَلَى المُعْمَا صَبْرَ أُولُواْ الْعَرْمِ مِنَ الرُسُلِ وَلا صَبْرَ أُولُواْ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى المُعْمَلِي الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى المُعْلَى الله عَلَى الله عَلَى

فالصبر في غاية المهمات لمن عَلِمَ، فعمل، فدعا، فإن لم يصبر كان من الذين يستخفهم الذين لا يوقنون، قال على: ﴿ فَأَصْبِرْ إِنَّ وَعُدَ اللّهِ حَقُّ وَلَا يَسْتَخِفَّنَكَ اللّهِ عَلَيْ لَا يُوقِنُونَ ﴿ وَالروم: ٢٠]؛ و قد حذر النبي عَلَيْ أصحابه من العجلة قال: ﴿ وَلَكِنَّكُمْ تَسْتَعْجِلُونَ ﴾ [الروم: ٢٠]؛

#### CAPC CAPC CAPC

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (٦٩٤٣،٣٨٥٢،٣٦١٢) من حديث خباب بن الأرت ﷺ، وفيه: «وَاللَّهِ لَيُتِمَّنَّ هَذَا الْأَمْرَ، حَتَّى يَسِيرَ الرَّاكِبُ مِنْ صَنْعَاءَ إِلَى حَضْرَمَوْتَ لَا يَخَافُ إِلَّا اللَّهَ، والذِّئْبَ عَلَى غَنَمِهِ وَلَكِنَّكُمْ تَسْتَعْجِلُونَ».

وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴿ وَٱلْعَصْرِ ۞ إِنَّ الْإِنسَانَ لَفِى خُسْرٍ ۞ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ وَتَوَاصَواْ بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصَواْ بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصَواْ بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصَواْ بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصَواْ بِٱلْحَقِ

قَالَ الشَّافِعِيُّ -رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَى-؛ لَوْ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ حُجَّةً عَلَى خَلْقِهِ إِلاَّ هَذِهِ السُّورَةَ لَكَفَتْهُمْ (١).

#### الـشـرح:

هذه المسائل الأربع: (العلم، والعمل، والدعوة، والصبر) (٢)، واجبٌ تعلمها، والعمل بها، ودليل ذلك قول الله على: ﴿وَٱلْعَصْرِ ۞ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ ۞ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلصَّارِ ۞﴾ والعصر: ١-٣].

قوله: ﴿ وَٱلْعَصِرِ ١ ﴾ ، العصر هو: الزمان المطلق (٣) ، أقسم الله على به

الثالثة: تعليمه من لا يحسنه.

الرابعة: صبره على تعلمه والعمل به وتعليمه.

فذكر تعالى المراتب الأربعة في هذه السورة». وانظر: إغاثة اللهفان، (١/ ٢٥).

<sup>(</sup>۱) انظر: مجموع الفتاوی (۲۸/۲۸)، ومفتاح دار السعادة، (۱/۰۹)، وتفسیر ابن کثیر، ( ۱/۲۳) و( ۶۸/۶).

<sup>(</sup>٢) أشار ابن القيم كَنَّفَهُ إلى ذلك في كلام طويل لطيف له، انظر: مفتاح دار السعادة (٢/٥٦) حيث قال كَنَفَهُ: «المراتب أربعة وباستكمالها يحصل للشخص غاية كماله: أحداها: معرفة الحق.

الثانية: عمله به.

<sup>(</sup>٣) قال ابن جرير الطبري في تفسيره (٣٠/ ٢٨٩): «والصواب من القول في ذلك أن =

لشرفه، ومعناه: والزمن، والعمر، والوقت؛ لأنه أشرف شيء أُعطيه الإنسان، فأُعطي عمرًا ليَعبد الله ﷺ فيه ويطيعه، فبسبب العمر عبد الله، وبسبب العمر شَرُفَ العبد-إنْ كتب الله ﷺ له الجنة-أن يكون من أهل الجنة، فهو شريف القدر، عظيم القدر.

هنا أقسم الله بالعصر، علام أقسم الله على بالعصر؟ قال الله على: ﴿إِنَّ وَبِاللامِ الله عَلَى: ﴿إِنَّ وَبِاللام أَلِيْ نَصُرُ ﴿ إِنَّ وَبِاللام فَي قُولُه : ﴿ لَهِ عَلَم المعاني من علوم البلاغة (١) ، في قوله : ﴿ لَهِ خُسْرٍ ﴾ ، ومن المتقرر في علم المعاني من علوم البلاغة (١) ، أَنَّ : إِنَّ واللام من أنواع المؤكدات ، فاجتمعت هاهنا أنواع من المؤكدات :

أولا: القسم.

**الثاني**: مجيء (إنَّ).

الثالث: مجيء اللام في خبر (إنَّ)، والتي تسمى المزحلقة أو المزحلقة (٢) وأهل العلم بالمعاني يقولون: إن مجيء المؤكدات يصلح إذا كان

<sup>=</sup> يقال: إن ربنا أقسم بالعصر والعصر اسم للدهر وهو العشي والليل والنهار ولم يخصص مما شمله هذا الاسم معنى دون معنى فكل ما لزمه هذا الاسم فداخل فيما أقسم به جل ثناؤه» ا.ه.

وانظر: تفسير القرطبي (۲۰/ ۱۸۰)، وتفسير ابن كثير (٤/ ٤٥).

<sup>(</sup>۱) قال أبو البقاء: "إنما دخلت إن على الكلام للتوكيد عوضا عن تكرير الجملة وفي ذلك اختصار تام مع حصول الغرض من التوكيد فإن دخلت اللام في خبرها آكد وصارت إن واللام عوضًا عن تكرير الجملة ثلاث مرات»، انظر: اللباب في علل البناء والإعراب (١/ ٢٠٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: مغني اللبيب عن كتب الأعاريب (ص ٣٠٤).

المخاطَبُ منكِرًا لما اشتمل عليه الكلام.

فمثلًا: تقول لمن لم يكن عنده الخبر وأراد أن يستقبل الخبر: فلان قادم. فأخبرته بقدوم فلان، لكن إن كان منكرًا له، أو نُزِّل منزلة المنكِر له، فتؤكد الكلام له، لكي يزيد انتباهه، ويعظم إقراره لما اشتمل عليه.

والمشركون لأجل ما هم فيه من شرك، وما عاندوا فيه الرسالة، كان حالهم بل ومقالهم أنهم أصحاب النجاة: ﴿ وَلَينِ رُّحِعْتُ إِلَى رَقِبَ إِنَّ لِي عِندَهُ لَلْحُسُفَيْ ﴾ [نصلت: ٥٠]، فهم ينكرون أنهم سيكونون في خسارة، وينكر طائفة أخرى منهم أن الإنسان سيرجع إلى خسارة، وأنه لن ينجو إلا أهل الإيمان، فأكد ذلك لأجل إنكارهم بالمقال والفعل والحال، بقوله على: ﴿ إِنَّ الْإِنسَنَ لَفِي خُسِرٍ ﴾ ، الألف واللام هذه للجنس (الى) الجنسية (١٠) ، يعني: إن جنس الإنسان في خسارة عظيمة، إلا ما استثنى، وهذا نوع آخر من جذب الذهن لقبول الكلام، ﴿ إِنَّ الْإِنسَنَ لَفِي خُسِرٍ ﴾ ؛ كل الإنسان في هلاك وخسارة، ثم استثنى فقال: ﴿ إِلَّا اللَّينَ عَامَنُوا ﴾ ؛ والإيمان قول وعمل واعتقاد، هذا الاعتقاد هو العلم؛ لأن العلم مورده القلب والعقل (٢) ، فأهل العلم ناجون من الخسارة: ﴿ إِلَّا اللَّينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ ﴾ ، فعطف بالواو العمل على من الخسارة: ﴿ إِلَّا اللَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ ﴾ ، فعطف بالواو العمل على الإيمان، وأهل اللغة النحاة ويقولون: إن الواو تأتي كثيرًا للمغايرة (٣)،

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير البيضاوي (٥/ ٥٢٦).

 <sup>(</sup>۲) انظر: فتح الباري (۱۱/ ۵۲۷)، ومجموع الفتاوی (۱۹/ ۹۵، ۹۳)، ومفتاح دار السعادة (۱/ ۱۰٤).

<sup>(</sup>٣) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَنْ في مجموع الفتاوى (٧/ ١٧٢): «وعطف الشيء على الشيء في القرآن وسائر الكلام يقتضى مغايرة بين المعطوف والمعطوف عليه، مع اشتراك المعطوف والمعطوف عليه في الحكم الذي ذكر لهما».

فهل معنى ذلك أن العمل غير الإيمان؟ وأن مسمى الإيمان لا يدخل فيه العمل؟ الجواب: لا؛ لأن المغايرة تكون بين حقائق الأشياء، وحقيقة الإيمان أكبر من حقيقة العمل؛ لأن العمل جزء من الإيمان، العمل بعض الإيمان، وعطف الخاص بعد العام يأتي كثيرًا (١)، وكذلك عطف العام بعد الخاص يأتي كثيرًا بالواو، مثل قول الله عن : ﴿مَن كَانَ عَدُوًّا لِللّهِ وَمُلَتٍكَدِهُ وَرُسُلِهِ وَمِيكُنلَ فَإِنَ اللّهَ عَدُوٌّ لِلْكَنفِرِينَ الله البقة : البقرة: ١٩٨]، فهنا عطف جبريل وميكال على الملائكة، وهو من باب عطف الخاص على علف جبريل وميكال على الملائكة، وهو من باب عطف الخاص على العام.

فلماذا يعطف الخاص على العام مع دخول الخاص في العام؟ لابد أن يكون ثَم فائدة، هي: التنبيه على أنه في الحكم مثل الأول؛ ولهذا قال على هنا: ﴿إِلَّا اللَّيْنَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَاتِ﴾، والشيخ كَلَتُهُ فهم ذلك؛ فقال: ﴿وَعَمِلُواْ رَعِمِهُواْ الصَّلِحَاتِ﴾، والشيخ كَلَتُهُ فهم ذلك؛ فقال: ﴿وَعَمِلُواْ رَيْحِبُ عَلَيْنَا تَعَلَمُ أَرْبَعِ مَسَائِل)، فذكر العلم ثم العمل؛ لأنه قال: ﴿وَعَمِلُواْ الضَّلِحَاتِ﴾، فلما عطف الخاص على العام دل على شرفه والاهتمام به، وعلى مزيد مكانته، ثم لأنه في الحكم مثل الأول.

قال على بعد ذلك: ﴿ وَتَوَاصَوا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوا بِالصَّبْرِ ﴾ ، أي: دعا بعضهم بعضًا إلى الحق، ودعا بعضهم بعضًا إلى الصبر، وهذه هي المسائل الأربع.

<sup>(</sup>۱) قال الشيخ العلامة محمد الأمين الشنقيطي كَلَفَة في أضواء البيان (۱۹۸/۳): «وقد تقرر في فن المعاني أن عطف الخاص على العام إذا كان الخاص يمتاز عن سائر أفراد العام بصفات حسنة أو قبيحة، من الإطناب المقبول تنزيلًا للتغاير في الصفات منزلة التغاير في الذوات».

وانظر: الإيضاح في علوم البلاغة للقزويني (ص ١٨٨)، ومجموع الفتاوي (٧/ ٦٤٧).

قوله عَلى: ﴿ وَتَوَاصَوْا بِٱلصَّارِ ﴾ والصبر أقسام ثلاثة (١):

**الأول**: صبر على الطاعة.

الثاني: صبر عن المعصية.

الثالث: صبر على أقدار الله التي تُسُرُّ، والتي تؤلم.

هذه أنواع الصبر الثلاثة: صبر على الطاعة، وصبر عن المعصية، وصبر على قدر الله، كلها يحتاج إليها العالمون، العاملون، الدعاة.

ثم أورد المؤلف قول الشافعي كَلَفْ: (لَوْ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ حُجَّةً عَلَى خَلْقِهِ إِلاَّ هَذِهِ السُّورَةَ لَكَفَتْهُمْ)، أي لو ما أنزل الله على من القرآن حجة على الخلق مع رسول الله على ال

الجواب: لأنها اشتملت على أن كل الناس آيلون إلى خسارة ووبال وهلاك، إلا أهل هذه الأوصاف، وهم المؤمنون، مؤمنون بمَنْ؟ لابد أن يكون هناك شيء، يؤمنون به، ثم يعملون، يعملون على أي شيء؟ وبأي شيء؟

الجواب: لابدأن يكون هناك سبيل، وهو سنة النبي على وهناك تواص بالحق ودعوة إلى ذلك، وتواص بالصبر؛ أي صبر على هذا، فهذه السورة اشتملت على كل ما يدل الخلق على ربهم على، ويقودهم إلى اتباع رسالة النبي على .

#### CANO CANO CANO

<sup>(</sup>۱) انظر: طريق الهجرتين (ص٠٠٠)، ومدارج السالكين (٢/ ١٦٦١٦٤)، وفتح الباري (١/ ٣٠٥).

#### الـشـرح:

ثم ذكر قول البخاري تَغَنَّهُ في صحيحه: (بابُّ: العلمُ قبل القولِ والعملِ) وساق قول الله عَنْ : ﴿ فَأَعْلَمُ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا اللّهُ وَاسْتَغْفِرُ لِذَنْكِ ﴾ فبدأ بالعلم قبل العمل، والقول الذي هو الاستغفار، لِمَ ذكر الشيخ هذا؟

الجواب: لأجل أن هذه الرسالة رسالة علم، كلها شرح وبيان للواجب الأول، ألا وهو العلم، فينبه طالب العلم على أنَّ العلم مهم للغاية، حتى إنه قبل القول والعمل، فقبل أن يستغفر العبد لابد أن يعلم العلم الواجب عليه، وهذا العلم هو الذي ينجي به نفسه بفضل الله على إذا سُئل عن هذه المسائل الثلاثة.

فالشيخ تَغَلَّشُهُ يريد أَن يُبيَّن لك، ثلاثة الأصول هذه والمسائل المتعلقة بها، فأكد لك أهمية العلم بقوله فيما ساق عن البخاري: (بَابُّ: الْعِلْمُ قَبْلَ الْقَوْلِ وَالْعَمَلِ)، العلم قبل ولاشك.

<sup>(</sup>۱) قال البخاري تَخَلَثُهُ في صحيحه في كتاب العلم - باب رقم (۱۰): (بابٌ العلمُ قبل القولِ والعملِ ﴿فَأَعْلَمَ أَنَهُ لَآ إِلَّهَ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ [محمد: ١٩]، فبدأ بالعلم). انظر: فتح الباري (١/ ١٦٠).

ولهذا قال ابن القيم كِلَلهُ (١) وما أحسن ما قال:

أمران في التَّركِيبِ مُتَّفِقَانِ
وَطَبِيبُ ذَاكَ العَالِمُ الرَّبَّانِي
مِنْ رَابِعٍ وَالحَقُّ ذُو تِبيانِ
وَكَذَلِكَ الْأَسْمَاءُ لِلرَّحَنِ
وَكَذَلِكَ الْأَسْمَاءُ لِلرَّحَنِ
وَجَزَاؤهُ يَوْمَ المَعَادِ النَّانِي
جَاءَت عَنِ المَبعُوثِ بالفُرقَان
بِسِواهُمَا إِلَّا مِنَ الهَذَيَانِ

وَالجَهلُ دَاءٌ قَاتِلٌ وَشِفَاؤُهُ نَصُّ مِنَ القُرآنِ أَوْ مِن سُنَةٍ نَصُّ مِنَ القُرآنِ أَوْ مِن سُنَةٍ وَالعِلمُ أَقسَامٌ ثَلاَثُ مَا لَهَا عِلْمٌ بِأَوْصَافِ الإِلَهِ وَفِعْلِهِ عِلْمٌ بِأَوْصَافِ الإِلَهِ وَفِعْلِهِ وَالْأَمْرُ وَالنَّهيُ الَّذِي هُوَ دِينُهُ وَالنَّهيُ الَّذِي هُوَ دِينُهُ وَالكُلُّ فِي القُرآنِ وَالسُّئِنِ الَّتِي وَالله مَا قَالَ امرُؤٌ مُتَحَذْلِقٌ وَاللهِ مَا قَالَ امرُؤٌ مُتَحَذْلِقٌ

بيَّن كَلَهُ أَن الجهلَ داءٌ قاتل، ولكن بِمَ يُزال الجهل؟ قال: (نَصُّ مِنَ القُرآنِ أو مِن سُنَّةٍ)، مَنْ ذا الذي يرشدك ويبين لك؟ قال: (وَطَبِيبُ ذَاكَ العَالَمُ الرَّبَّانِي)، فليس هو كل منتسب للعلم، ولكنه العالم الرباني، الذين وصفهم الله عَن في سورة آل عمران، بقوله عَن: ﴿وَلَكِن كُونُوا رَبَّنِيتِينَ بِمَا كُنتُم تَدُرُسُونَ ﴾ آل عمران: ٧٩].

ثم بيَّن العلم الذي تسعى إليه ما هو؟، فقال كَلُّهُ:

عِلْمٌ بِأُوصَافِ الإِلَهِ وَفِعْلِهِ وَكَذَلِكَ الْأَسْمَاءُ لِلرَّحَنِ عِلْمٌ بِأُوصَافِ الإِلَهِ وَفِعْلِهِ وَلَالْمَاء والصفات.

<sup>(</sup>١) انظر: النونية لابن القيم مع شرحها لابن عيسى (٢/ ٣٨٣).

ثم العلم الثاني ما هو؟ قال: (وَالأمرُ وَالنَّهيُ الَّذِي هُوَ دِينُهُ) يعني الفقه، الأمر والنهي، والأحكام والحلال والحرام، هذا مأمور به، وهذا منهي عنه، هذا افعله، وذاك لا تفعله، هذا النوع الثاني من العلم النافع.

ثم الثالث، قال: (وَجَزَاؤهُ يَومَ المَعَادِ الثَّانِي) الذي هو العلم بما يكون يوم القيامة، ووسائل ذلك.

الشيخ عَلَيْهُ يقول: (الْعِلْمُ قَبْلُ الْقَوْلِ وَالْعَمَلِ)، فالعلم إذا كان قبل القول والعمل بورك لصاحبه في القليل، وإن كان العمل والقول قبل العمل، فربما كانت الأعمال و الأقوال جبالًا، ولكنها ليست على سبيل نجاة.

ولهذا روى الإمام أحمد في الزهد، وأبو نعيم وجماعة عن أبي الدّرداء و الله قال: «يَا حَبَّذَا نَوْمُ الْأَكْيَاسِ وَإِفْطَارُهُمْ، كَيْفَ يَغْبِنُونَ سَهَرَ الْحَمْقَى وَصَوْمَهُمْ؟ وَلَمِثْقَالُ ذَرَّةٍ مِنْ بِرِ مَعَ تَقُوى وَيَقِينٍ، أَعْظُمُ وَأَفْضَلُ وَأَرْجَحُ مِنْ أَمْثَالِ الْجِبَالِ عِبَادَةً مِنَ الْمُغْتَرِينَ (1)، يقول: «يَا حَبَّذَا» يتمنى نوم الأكياس مَنْ هم الأكياس؟ الجواب: (إِنَّ لِلَّه عِبادًا فِطَنًا) هؤلاء هم الأكياس الأحياء قلوبهم وعقولهم صحيحة، يقول: «يَا حَبَّذَا نَوْمُ الْأَكْيَاسِ وَإِفْطَارُهُمْ»، وهم أهل العلم، الأكياس ناموا، والحمقى –على كلام أبي الدرداء و المناهم سهروا ليلهم في صلاة، لكن هؤلاء لا يستوون عند أبي الدرداء و المناهم معرفي الكن هؤلاء لا يستوون عند أبي الدرداء و المناهم معرفي الكن هؤلاء لا يستوون عند أبي الدرداء المناهم معرفي المناهم في صلاة، لكن هؤلاء لا يستوون عند أبي الدرداء والمناهم معرفي عنه الكن هؤلاء لا يستوون عند أبي الدرداء المناهم علي عليه على المناهم في صلاة، لكن هؤلاء لا يستوون عند أبي الدرداء المناهم عنه عنه المناهم في صلاة الكن هؤلاء لا يستوون عند أبي الدرداء المناهم عنه عنه المناهم في صلاة الكن هؤلاء لا يستوون عند أبي الدرداء المناهم عنه عنه المناهم في صلاة الكن هؤلاء لا يستوون عند أبي الدرداء المناهم في صلاة الكن هؤلاء لا يستوون عند أبي الدرداء المناهم في صلاة الكن هؤلاء لا يستوون عند أبي الدرداء المناهم في صلاة الكن هؤلاء لا يستوون عند أبي الدرداء المناهم في صلاة اللهم في صلاة الكن هؤلاء لا يستوون عند أبي الدرياء المناهم في صلاة الكن هؤلاء لا يستوون عند أبي الدرداء المناهم في صلاة الكن هؤلاء لا يستوون عند أبي الدرياء المناهم في صلاة الكن هؤلاء لا يستوون عند أبي المناهم في صلاة الكن هؤلاء لا يستوون عند أبي المناهم في صلاة الكن هؤلاء لا يستوون عند أبي الدرياء المناهم في صلاة المناهم في صلاة المناهم في المناهم في صلاة المناهم في صلاة المناهم في علي المناهم في عليه في عليه في المناهم في المناهم في عليه في عليه في عنه في عنه في عليه في عليه في عنه ف

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد في الزهد (۱۳۷)، و أبو نعيم في الحلية (۱/ ۲۱۱)، وابن عساكر في تاريخ مدينة دمشق (۷۷/ ۱۷۵) من طرق عن أبي سعيد الكندي عمن أخبره عن أبي الدرداء ﷺ موقوفًا، وفي سنده مجهول.

قال ابن القيم مَكَنَهُ: «وهذا من جواهر الكلام وأدلة على كمال فقه الصحابة وتقدمهم على على من بعدهم في كل خير ريال الفرائد لابن القيم كلة (ص ١٤١).

أولئك؛ لأن أولئك عبدوا الله على جهل، وهؤلاء عبدوا الله بعبادات قليلة، ولكنها مع علم وبصيرة، فكانوا أعظم أجرًا، حيث قال: «ولمثقالُ ذرةٍ مِنْ بر مَعَ تقوى ويقينٍ، أَعْظَمُ وَأَفْضَلُ وَأَرْجَحُ مِنْ أمثالِ الْجِبَالِ عِبَادَةً مِنَ الْمُغْتَرِينَ». لهذا نقول: العلم في غاية الأهمية، ويبدأ به قبل أي شيء، خاصة العلم الذي يصحح العبادة، ويصحح العقيدة، ويصحح القلب، ويجعل المرء في حياته يسير على بينة وفق سنة الرسول على وليس على جهالة.

CARC CARC CARC

اِعْلَمْ -رَحِمَكَ اللَّهُ-: أنَّهُ يَجِبُ عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ وَمُسْلِمَةٍ تَعَلُّمُ هَذِهِ الثَّلَاثِ مَسَائِلَ، وَالْعَمَلُ بِهِنَّ:

الْأُولَى: أَنَّ اللَّهَ خَلَقَنَا وَرَزَقَنَا وَلَمْ يَتْرُكُنَا هَمَلًا بَلْ أَرْسَلَ إِلَيْنَا رَسُولًا فَمَنْ أَطَاعَهُ دَخَلَ النَّارَ. رَسُولًا فَمَنْ أَطَاعَهُ دَخَلَ النَّارَ.

وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَاۤ إِلَيْكُو رَسُولًا شَاهِدًا عَلَيْكُو كَاۤ أَرْسَلْنَاۤ إِلَيْكُو رَسُولًا شَاهِدًا عَلَيْكُو كَاۤ أَرْسَلْنَاۤ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ رَسُولًا ﴿ اللهِ اللهِ مَا ١٥٠-١١].

## الشرح:

هذه المسائل الثلاث التي ذكرها الشيخ كَلَّهُ صلة لما قبلها، وتمهيد لما بعدها، فأعاد وكرر بقوله: (إعْلَمْ رَحِمَكَ اللَّهُ)، وفي هذا ما فيه من التلطف بالمتعلمين، اعلم أنه يجب على كل مسلم ومسلمة تعلم هذه الثلاث مسائل مع المسائل الأربع التي سبقت، وهذه المسائل يجب أن يتعلمها كل مسلم وكل مسلمة؛ لأن فيها بيان أصل الدين وقاعدة الدين:

فالخلق إذًا مخلوقون لغاية ، ما هذه الغاية؟ الجواب: هي ما بَيْنَها الله عَلَىٰ في قوله: ﴿ وَمَا خَلَقُتُ الجِّنَ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِن رِّزْقِ وَمَا أُرِيدُ أُويدُ مِنْهُم مِن رِّزْقِ وَمَا أُرِيدُ أَنْ يُطْعِمُونِ ﴾ [الذاريات:٥٦-٥٨]، أَن يُطْعِمُونِ ﴾ [الذاريات:٥٦-٥٨]، فالله عَنى ما خلق الجن والإنس إلا لغاية واحدة وهي الابتلاء؛ ﴿ لِيَبْلُوكُمُ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾ [الملك:٢]، والابتلاء هو الاختبار.

والسؤال: الاختبار في أي شيء؟

الجواب: الاختبار في عبادته، هل يُعبد وحده لا شريك له، أم يُتخذ آلهة أخرى معه ﷺ؟

وهذه مسألة ولا شك عظيمة، فالإنسان خُلق لهذه الغاية، لكن يحتاج إلى من يُبَصِّره بهذه الغاية، ويعلمه الحكمة من خلقه، ويعلمه كيف يصل إلى عبادة ربه على الوجه الذي يرضى به الله على عنه، فبعث الله الله مبشرين ومنذرين يدُلُون الخلق على خالقهم، ويعرفونهم بمن يستحق العبادة وحده، ويعرفونهم بالطريق التي أذن مَنْ خلقهم أن يعبدوه بها.

قال الله على لنبينا محمد على : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا كَالَهُ اللَّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

فثبت بهذه النصوص أن الله على لم يترك الخلق وشأنهم بعد أن خلقهم،

بل بعث لهم رسلًا يعلمونهم ويَهْدُونَهُمْ ويُبصِّرُونَهم الطريق التي يَرْضَى اللهُ عَن أن يعبدوه بها دون غيرها من الطرق الموصلة، وتلكم الطريق طريق واحدة، ليست بطرق متعددة؛ كما قال عن: ﴿الصِّرَطَ الْمُسْتَقِيمَ الفاتحة: ٢] فهو صراطٌ واحد، وهناك طرق أخرى، هي طرق أهل الضلال والجهل والغواية والهوى، أما الطريق الموصلة إلى الله عن فهي الطريق الذي جاء به المرسلون من عند الله عن؛ وهو دين الإسلام العام كما قال عن: ﴿إِنَّ الرَّمِيلُ اللهُ عَن عِنْدَ اللهُ عَلَى الله عَلْ السَّم العام كما قال عَلى التوحيد، والانقياد له بالطاعة، والبراءة من الشرك وأهله.

فالرسل بَيَّنوا للناس هذه الغاية، ودلوهم على عبادة الله على وحده لا شريك له، فقامت العداوة بين الرسل وبين أقوامهم في هذا الأصل؛ حيث إن الخلق يريدون أن يعبدوا الله على بالطريقة التي يحبون لا بالطريقة التي يحبها الله على؛ ولهذا قال بعض أئمة السلف: «لَيْسَ الشَّأَنُ أَنْ تُحِبَّ، ولَكِنَّ الشَّأَنَ أَنْ تُحبَّ، (1)؛ ليس الشأن أن تُحِبَّ الله، فإن محبة الله على يدعيها المشركون، ويدعيها الضالون، كل قوم بُعث فيهم الرسل يَدَّعون يدعيها المشركون، ويريدون ما عند الله ويحبونه، وربما يتصدقون ويصلون ويَدْعُون ويصلون الرحم، وما فِعل أهل الجاهلية—جاهلية العرب—فيصلون ويَدْعُون ويصلون الرحم، وما فِعل أهل الجاهلية—جاهلية العرب—فياً ببعيد، لكن ليس الشأن أن يُحبَ المحبُّ ربَّه، ولكن الشأن أن يُحب الله على عبده. لكن متى يكون ذلك؟ الجواب: لابد أن يبحث العبد عن سبيل محبة الله على الله على قوله على: ﴿فُلُ إِن كُنتُمْ تُحِبُونَ محبة الله على زعمًا: ﴿فُلُ إِن كُنتُمْ تُحِبُونَ

<sup>(</sup>١) انظر: النبوات لشيخ الإسلام ابن تيمية كنَّهُ (١/ ٧٣)، و تفسير ابن كثير (١/ ٣٥٩).

فسبيلُ محبةِ الله للعبد هي طاعة الرسل، واتباعهم، وخاتم المرسلين نبينا محمد على الذي ببعثته وبرسالته نُسخت جميع الرِّسالات، ونسخت جميع الكتب من قبله على نبقي، فبقي للناس طريقٌ واحد يصلون به إلى ربهم على؛ ألا وهو طريقُ محمد على ألا وهو الواسطة العملية للاتباع للوصول إلى الله على، فمن اتبع واهتدى بغير هدى النبي على -هذا النبي الخاتم - فهو من الضالين الذين تنكبوا سبيل الحق.

هذا الأصل الأول، وهذه المسألة الأولى عظيمةٌ جدًا؛ لأنها إذا استقرت في قلب العبد قادته إلى كل خير، فيعلم أنه ما خُلِقَ إلا لغاية، لكن ما هذه الغاية؟ الجواب: هي عبادة الله وحده لا شريك له، كيف يعرف طريق هذه العبادة؟ الجواب: باتباع النبي ﷺ، فتلخص الدين في هذه المسألة العظيمة.

وما أحسن قول ابن القيم كلله في نونيته بعد أبيات قال(١):

فَلِوَاحِدٍ كُنْ وَاحِدًا فِي وَاحِدٍ أَعْنِي سَبَيلَ الْخَقِّ وَالْإِيمَانِ (فَلِوَاحِدٍ) لله ﷺ وحده دون غيره، (كُنْ وَاحِدًا) في قصدكِ وإرادتك وتوجهك وطلبك، (فِي وَاحِدٍ) في طريق واحد.

قال بعدها: (أَعْنِي سَبَيلَ الْحَقِّ وَالإِيمَانِ) الذي هو سبيل النبي ﷺ.

CARCEARCEARCE

<sup>(</sup>١) انظر: النونية لابن القيم مع شرحها لابن عيسى (٢/ ٢٥٨).

رَفَحُ جَرِ الْارَبِي الْمُجَرِّدِي الْسِكِيّ الْاِنْدُ الْإِنْرِوكِ سِينَ الْاِنْدُ الْإِنْرُوكِ www.moswarat.com

الثَّانِيَةُ: أَنَّ اللَّهَ لَا يَرْضَى أَنْ يُشْرَكَ مَعَهُ أَحَدٌ فِي عِبَادَتِهِ لَا مَلَكٌ مُقَرَّبٌ وَلَا نَبِيٌّ مُرْسَلٌ.

وَالدَّليِلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا ﴾ [الجن: ١٨].

## الشرح:

المسألة الثانية: أَنَّ اللَّهَ ﷺ لَا يَرْضَى أَنْ يُشْرِكَ مَعَهُ أَحَدٌ فِي عِبَادَتِهِ لَا مَلَكٌ مُقَرَّبٌ وَلَا نَبِيٍّ مُرْسَلٌ، فالكُلِّ عبيد لله ﷺ.

فالله على إنما يرضى التوحيد، ويرضى أن يُعبد وحده دون سواه، فمن أشرك مع الله على إلها آخر فقد نقض الغاية العملية التي كُلف بها من خلقه ومن إيجاده؛ قال على: ﴿وَأَنَّ ٱلْمَسْجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ لَهُ دعاء مسألة، ودعاء عبادة: ﴿مَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا ﴾.

المساجد يُفعل فيها شيئان:

الأول: سؤال الله على ودعاءه، وهذا هو دعاء المسألة.

الثاني: عبادة الله على بأنواع العبادات: من صلاة الفرض والنفل، ومن التلاوة، و الذكر، والتعلم والتعليم، ونحو ذلك.

قال على: ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَجِدَ لِلَهِ ﴾ المَسَاجِدُ أقيمت لله على العبادته وحده دون غيره على الله الله الله المحادة وحده دون غيره على الله الله الله الله الله المسجد وفي أحدًا غير الله ، وكما أنَّ المصلي لا يصلي إلا لله ، فكذلك في المسجد وفي غيره فلا يسأل ولا يدعو إلا الله على .

ودعاءُ المسألة: هو الذي يسميه العامّة أو يسمّيه الناس الدعاء، وهو المقصود إذا قيل: دعا فلان. أي سأل الله الله اللهم أعطني، اللهم قني، اللهم اغفر لي. ونحو ذلك.

أَمَّا دَعَاءُ العبادة: فهو العبادة نفسُها؛ لأن المتعبد لله على بصلاةٍ أو بذكر هو سائلٌ لله على؛ لأنه إنما عَبَدَ وصَلَّى، أو صام وزكى، أو ذكر وتلا، رغبةً في الأجر، كأنه سأل الله على الثواب، لهذا يُقال الدعاء قسمان (١): دعاء مسألة، ودعاء عبادة.

قال الله ﷺ: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ اَدْعُونِ آَسْتَجِبْ لَكُوْ إِنَّ الَّذِيكَ يَسْتَكُمْرُونَ عَنْ عِبَادَقِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ [غافر: ٦٠] قال في أول الآية: ﴿ اَدْعُونِ ﴾ ، وقال شي في آخرها: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكُمْرُونَ عَنْ عِبَادَقِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ فدل على أن الدعاء عبادة، أو هو العبادة، ولهذا فسر السلف الاستجابة في قوله ﷺ: ﴿ اَدْعُونِ آَسْتَجِبٌ لَكُونَ بِتفسيرين (٢):

﴿ أَسْتَجِبٌ ﴾ بمعنى أعطكم ما سألتم، أو أُثِبْكُم؛ ادعوني أُثِبْكُم، وإذا كانت في هذا التقسيم (ادعوني أثبكم) بهذا المعنى فيكون الدعاء هنا بمعنى العبادة؛ لأنها هي التي يتعلق بها الثواب. وإذا كانت الإجابة هنا بمعنى

<sup>(</sup>۱) قال الشيخ سليمان بن عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب-رحمهم الله- في تيسير العزيز الحميد (ص ١٨٠): «واعلم أن الدعاء نوعان دعاء عبادة ودعاء مسألة كما حققه غير واحد منهم شيخ الإسلام وابن القيم وغيرهما».

وانظر: مجموع الفتاوي (٢/ ٤٠٥) و(١٥/ ١١)، وبدائع الفوائد لابن القيم (٣/ ١١٣) وزاد المعاد (١/ ١٣٥).

 <sup>(</sup>۲) انظر: تفسير الطبري (۲۸/۲٤)، وتفسير البغوي (۱۰۳/٤)، وتفسير القرطبي
 (۲) ۳۲۲/۱۵)، وزاد المسير (۷/ ۲۳٤).

إعطاء السُّؤل يكون الدعاء هنا دعاء مسألة.

وهذه المسألة مقررة تقريرًا واضحًا في كتب أهل العلم، ألا وهي أن قوله على: ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا ﴾ [الجن: ١٨]، أنه يشمل نوعي الدعاء: دعاء المسألة، ودعاء العبادة.

وقد جاء في الحديث الصحيح عن النعمان بن بشير ظَيْهُمُ أَن النبي ﷺ قال: «الدُّعَاءَ هُوَ الْعِبَادَةُ» مرفوعًا: «الدُّعَاءُ هُوَ الْعِبَادَةِ» (٢)، وفي معناه ما جاء عن أنس ﷺ مرفوعًا: «الدُّعَاءُ مُخُّ الْعِبَادَةِ» (٢).

فالله على لا يرضى أن يشرك معه أحد، قد يُتَوهَّم أن المخلوق إذا بلغ إلى عاية عظيمة أنه يمكن أن يُوصِلَ إلى الله على باتخاذه واسطة، أي باتخاذه وسيلة، وأعلى المخلوقات مقامًا عند الخلق الملائكة والرسل والأنبياء؛ لهذا نفى الشيخ عَلَيْهُ هذين فقال: (أَنَّ اللَّهَ لَا يَرْضَى أَنْ يُشْرَكَ مَعَهُ أَحَدٌ فِي عِبَادَتِهِ لاَ مَلَكُ مُقَرَّبٌ وَلَا نَبِيٌّ مُرْسَلٌ).

قوله: (لا مَلكُ مُقَرَّبُ) حتى ولو كان جبريل عَلَيْ الذي هو سيد الملائكة

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۱۷۷۹)، والترمذي (۲۹۲۹، ۳۲٤۷، ۲۹۲۹)، والنسائي في الكبرى (۲/ ۶۵۰)، وابن ماجه (۳۸۲۸)، والحاكم في المستدرك (۱/ ۲۲۷)، وابن حبان في صحيحه (۳/ ۱۷۷)، والإمام أحمد في المسند (٤/ ۲۲۷)، (٤/ ۲۷۱)، (٤/ ۲۲۷)، من حديث النعمان بن بشير رضي المسند ولم يخرجاه الترمذي: (هذا حديث حسن صحيح). وقال الحاكم: (هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه). وقال الحافظ في الفتح (۱/ ۶۹): (أخرجه أصحاب السنن بسند جيد).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٣٣٧١)، والطبراني في الأوسط (٣/ ٢٩٣) من حديث أنس بن مالك ﷺ، وفي سنده ابن لهيعة. قال الترمذي: «هذا حديث غريب من هذا الوجه لا نعرفه إلا من حديث ابن لهيعة»، وقال الطبراني: «تفرد به بن لهيعة».

وأشرفهم وأعظمهم. (وَكَا نَبِيُّ مُرْسَلٌ) حتى النبي ﷺ.

ودليل ذلك قوله ﷺ: ﴿ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ اللّهِ أَحَدًا ﴾ ، ووجه الاستدلال أن كلمة (أَحَدًا) نكرة جاءت في سياق النفي ، وقد تقرر أن النكرات إذا أتت في سياق النفي ، أو النهي ، أو الشرط ، أو الاستفهام ، فإنها تعُم (١) ، فقول الله ﷺ: ﴿ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ اللّهِ أَحَدًا ﴾ يدخل في قوله (أَحَدًا) الملائكة والأنبياء .

هذا الأصل يجب على كل مسلم ومسلمة أن يعلمه علمًا يقينيًا لاشك فيه ولا شبهة بدليله، وهو قوله على الله المسلم أو المسلمة أنه يمكن أن يدعو غير الله، أو أن يستغيث بغير الله، أو أن يتوجه إلى غير الله، بأي نوع مِنْ أنواع العبادات، حتى ولو كان المتوجه إليه ملكًا مقربًا، أو نبيًا مرسلًا.

ومن المتقرر أن ثمَّ فرقًا بين النبي والرسول (٢)؛ فليس كل نبي رسولًا، بينما كُلُّ رسولٍ نبي، وقول الشيخ هنا: (وَلاَ نَبِيُّ مُرْسَلٌ)؛ لأن الرسالة أرفع درجة من النبوة، والفرق بينهما أن:

النبي: هو من أوحي إليه بشرع، وأُمر بتبليغه إلى قوم موافقين له، أو لم يؤمر بالتبليغ.

<sup>(</sup>١) انظر: المسودة لآل تيمية (ص١٤٣)، وروضة الناظر (ص٢٢١).

<sup>(</sup>٢) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَنْهُ في النبوات (ص١٨٤): «فالنبي هو الذي ينبئه الله، وهو ينبئ بما أنبأ الله به، فإن أُرْسِلَ مع ذلك إلى من خالف أمر الله ليبلغه رسالة من الله إليه فهو رسول، وأما إذا كان إنما يعمل بالشريعة قبله ولم يُرْسَلْ هو إلى أحدٍ يبلغه عن الله رسالةً فهو نبي وليس برسول».

وانظر: تفسير ابن كثير (٣/ ٤٩٤)، وتفسير القرطبي (٧/ ٢٩٨).

والرسول: هو من أوحي إليه بشرع، أو كتاب، وأُمر بتبليغه إلى قوم مخالفين.

وقد لا يكون مأمورًا بتبليغه إلى قوم موافقين، فقد يُبَلغ نفسه، وعلى هذا يحمل أحد شروح العلماء، لما جاء في الحديث أن النبي ﷺ قال: «عُرِضَتْ عَلَيَّ الْأُمَمُ، فَجَعَلَ النَّبِيُّ وَالنَّبِيَّانِ يَمُرُّونَ مَعَهُمْ الرَّهُطُ، وَالنَّبِيُّ لَيْسَ مَعَهُ أَحَدٌ اللَّهُ فقد يكون لأنه لم يُستجب له، وقد يكون لأنه إنما أمر أو أوحى إليه لنفسه لا لغيره.

#### 

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٧٠٥، ٥٧٥٢، ٥٧٤١)، ومسلم (٢٢٠) من حديث ابن عباس را

الثَّالِثَةُ: أَنَّ مَنْ أَطَاعَ الرَّسُولَ وَوَحَّدَ اللَّهَ لَا يَجُوزُ لَهُ مُوَالَاةُ مَنْ حَادَّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ، وَلَوْ كَانَ أَقْرَبَ قَريب.

وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ لَا يَحِدُ قَوْمَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوَادُونَ مَنْ حَادَ اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَلَوْ كَانُواْ ءَابَاءَهُمْ أَوْ اَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْونَهُمْ أَوْ اَبْنَاءَهُمْ أَوْ اَبْنَاءَهُمْ أَوْ الْبَنَاءَهُمْ أَوْ الْبَنَاءَهُمْ بِرُوجِ إِخْونَهُمْ أَوْلَيْهِكَ كَتَبَ فِي قُلُومِهُمُ الْإِيمَنَ وَأَيْدَهُم بِرُوجِ مِنْ مَنْ أَوْلَيْهِكَ كَتَبَ فِي قُلُومِهُمُ الْإِيمَنَ وَأَيْدَهُم بِرُوجِ مِنْ مَنْ أَوْلَيْهِكَ كَتَبَ فِي اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ وَيُدْخِلُهُمْ جَنَّاتٍ بَعْرِي مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنْهَالُو خَلِدِينَ فِيهَا رَضِي ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرُضُوا عَنْهُ أَوْلَتِهِكَ حِزْبُ ٱللَّهِ أَلَا إِنَّ حِزْبَ ٱللَّهِ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴿ وَالسَجَادِلَةَ : ٢٢].

#### الـشــرح:

المسالة الثالثة: أنَّ مَنْ وَحَدَ اللَّه، وَأَطَاعَ الرَّسُولَ وَاتْبَعَ دِينَ الإِسْلاَمِ لاَ يَجُوزُ لَهُ أَنَّ يُوَالِي مَنْ حَادًّ اللهَ وَرَسُولَهُ، وَلَوْ كَانَ أَقْرَبَ قَرِيبٍ، ولو كان ذلك أباه أو أمه أو أخاه أو أخته أو قريبه، وذلك لقول الله ﷺ: ﴿لَا يَجَدُ قَوْمًا فَلْكُ أَبَاه أَو أَمه أَو أَخاه أو أخته أو قريبه، وذلك لقول الله ﷺ وَلَوْ كَانُوا عَابَاءَهُمُ يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْمَيْوِ الْآيَةِ مِ الْآخِرِ يُوادُونَ مَنْ حَادً الله ﷺ: ﴿يَاأَيُّهِ وَلَوْ كَانُوا عَابَاءَهُمُ مُ الْوَلِيمَ وَالْمَوْنَ عَلَى الله ﷺ وَوَلَى الله عَلَى الإيمَانِ وَمَن يَتَوَلَّهُم مِنكُمْ فَإِنَّهُم مِنكُم فَا لَكُونَ الله وَالنصارى .

فأصل الدين الذي هو من معنى كلمة التوحيد الولاء والبراء، الولاء للمؤمنين وللإيمان، والبراءة من المشركين والشرك، ولهذا يُعِّرف علماؤنا الإسلام: بأنه الاستسلام لله بالتوحيد، والانقياد له بالطاعة، والبراءة من الشرك وأهله. وهاهنا تنبيه: في بعض نسخ كتاب الشيخ عرّف الإسلام بهذا، وقال في آخره: (والخلوص من الشرك وأهله)، والمعروف عنه في النسخ الصحيحة التي قُرِأت على العلماء: (البراءة من الشرك وأهله)؛ لأن البراءة تشمَل الخلوص وزيادة، وهي الموافقة لقول الله عَنْ: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ المُخلوص وَزيادة، وهي الموافقة لقول الله عَنْ: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ النَّذِى فَطَرَفِي فَإِنَّهُ سَيَهُدِينِ ﴾ [الزحرف:٢٦-٢٧].

قال هنا: لا يجوز لمَنْ وَحَد الله، وأطاعَ الرسولَ، واتبع دينَ الإسلامِ، أن يواليَ أحدًا من المشركين.

(الموالاة) معناها (١): أن تتخذه وليًا، وأصلها من الوَلاية والوَلاية هي المحبة، قال على: ﴿ هُنَالِكَ الْوَلَيْةُ لِلّهِ الْحَقّ ﴾ [الكهف: ٤٤]، أي هنالك المحبة والمودة والنُّصرة لله الحق، فأصل الموالاة المحبة والمودة؛ ولهذا استدل بقوله على الله على الموالاة الموالاة الله على الله الموالاة الله وَالْيَوْمِ الله عِلَا الله الموالاة الله والموالاة الله الموالاة الموالاة الموالاة الموالاة بأنها المهوادة، وهذا معناه: أن أصل الموالاة في القلب، وهي محبة الشرك أو محبة أهل الشرك والكفر.

فأصل الدين أن من دخل في (لا إله إلا الله) فإنه يحب هذه الكلمة وما دلت عليه من التوحيد، ويحب أهلها، ويبغض الشرك المناقض لهذه الكلمة، ويبغض أهله. فكلمة الولاء والبراء هي معنى الموالاة والمعاداة، وهي بمعنى الحب والبغض، فإذا قيل: الولاء والبراء في الله هو بمعنى الحب والبغض في الله، وهو بمعنى الموالاة والمعاداة في الله؛ ثلاثة بمعنى الحب والبغض في الله، وهو بمعنى الموالاة والمعاداة في الله؛ ثلاثة بمعنى

<sup>(</sup>۱) قال ابن منظور في لسان العرب ( ١٥/ ٤١١): (تَوَلاَّه: اتَّخذه وَلِيًّا، وإِنه لَبَيِّنُ الوِلاَةِ والوَلْية و التَّوَلِّي و الوَلاء و الوِلاية و الوَلايةِ. و الوَلْيُ: القُرْبُ والدُّنُوُّ). وانظر: مختار الصحاح (ص ٣٠٦).

واحد، فأصله القلب؛ محبة القلب، إذا أحبّ القلبُ الشرك صار مواليًا لأهل الشرك، كذلك إذا أحب القلبُ القلبُ الهل الشرك، وإذا أحب القلبُ الله على الشرك، وإذا أحب القلبُ الله على صار مواليًا للإيمان صار مواليًا للإيمان، وإذا أحب القلبُ الله على صار مواليًا للإسول على صار مواليًا لله مواليًا للمومنين؛ قال على المؤمنين وإذا أحب القلبُ المؤمنين صار مواليًا ووليًا للمؤمنين؛ قال على المؤمنين وإنها وليُكُمُ الله ورسوله وألزينَ عَامَنُوا الله همُ الغللِبُونَ الله والمائدة:٥٥، ١٥٦، أي من يحب وينصر والله ورسوله والذين آمنوا فإن حزب الله هم الغالبون.

أما حكم الموالاة: فإن موالاة المشركين والكفار محرمة وكبيرة من الكبائر، وقد تصل بصاحبها إلى الكفر والشرك، ولهذا ضبطها العلماءُ بأن قالوا: تنقسم المولاة باسمها العام إلى قسمين (١):

القسم الأول: التولي، وهو الذي جاء في قوله و وَمَن يَتَوَلَّمُ مِنكُمْ فَإِنّهُ وَمَن يَتَوَلَّمُ مِنكُمْ فَإِنّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَمَحْبَةُ الكّفر وأهل الكفر، أو نصرة الكفار على أهل الإيمان، قاصدًا ظهور الكفر على الإسلام، بهذا الضابط يتضح معنى التولي، وهو كفرٌ أكبر، وإذا كان مِنْ مسلم فهو ردة.

ما معنى التولي؟ الجواب: معناه محبة الشرك وأهل الشرك -لاحظ

<sup>(</sup>۱) سُئل الشيخ عبد الله بن عبد اللطيف بن عبد الرحمن -رحمهم الله- عن الفرق بين الموالاة والتولي، فأجاب كَلْله: «التولي كفر يُخرج من الملة، وهو كالذب عنهم وإعانتهم بالمال والبدن والرأي، والموالاة كبيرة من كبائر الذنوب؛ كبلِّ الدواة أو بَري القلم أو التبشش لهم، أو رفع السوط لهم » ا. ه. انظر: الدرر السنية (٨/ ٤٢٢).

العطف بالواو- أي يحب الشرك وأهل الشرك جميعًا مجتمعة، أو أن لا يحب الشرك ولكن ينصرُ المشركَ على المسلم، قاصدًا ظهور الشرك على الإسلام، وهذا الكفر الأكبر الذي إذا فعله مسلم صار رِدَّة في حقه والعياذ بالله تعالى.

القسم الثاني: الموالاة، والموالاة المحرّمة مِنْ جنس محبة المشركين والكفار؛ لأجل دنياهم، أو لأجل قراباتهم، أو لنحو ذلك، وضابطها: أن تكون محبة أهل الشرك؛ لأجل الدنيا، ولا يكون معها نصرةٌ؛ لأنّه إذا كان معها نصرةٌ على مسلم بقصدِ ظهور الشرك على الإسلام صار توليًا، وهو في القسم المُكفِّر، فإن أحب المشرك والكافر لدنيا، وصار معه نوع موالاة لأجل الدنيا، فهذا محرم ومعصية، وليس كفرًا؛ دليل ذلك قوله على الأجل الدنيا، أمنو لا تَنْخِذُوا عَدُوّى وَعَدُوّكُمْ أَوْلِيَاءَ تُلْقُونَ إِلَيْهِم بِالمَودَةِ المستحنة: ١].

قال علماؤنا -رحمهم الله تعالى -: أثبت الله على في هذه الآية أنه حصل ممن ناداهم باسم الإيمان اتخاذ المشركين والكفار أولياء بإلقاء المودة لهم (١).

<sup>(</sup>۱) قال الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن -رحمهم الله-: «...فدخل حاطب في المخاطبة باسم الإيمان ووصفه به، وتناوله النهي بعمومه، وله خصوص السبب الدال على إرادته معه أن في الآية الكريمة ما يشعر أن فعل حاطب نوع موالاة، وأنه أبلغ إليهم بالمودة، وأن فاعل ذلك قد ضل سواء السبيل، لكن قوله ﷺ: «صَدَقَكُمْ خُلُوا سَبِيلَهُ» ظاهر في أنه لا يكفر بذلك، وإذا كان مؤمنًا بالله ورسوله غير شاك ولا مرتاب، وإنما فعل ذلك لغرض دنيوي، ولو كفر لما قال: خلوا سبيله» ا. ه. انظر: الدرر السنية في الأجوبة النجدية (١/ ٤٧٣).

وانظر أيضًا: تفسير القرطبي (١٨/ ٥٢)، وأحكام القرآن للجصاص (٥/ ٣٢٥).

وذلك كما جاء في الصحيحين (١)، وفي التفسير في قصة حاطب والمعروفة، إنه أرسل بخبر رسول الله والله وهذه عظيمة من العظائم للمشركين لكي يأخذوا حِذْرَهم مِنْ رسول الله والله والله والله والمسلمين الأمر، قال النبي والله وال

قال ﷺ مستبينًا الأمر: «يَا حَاطِبُ مَا حَمَلُكَ عَلَى مَا صَنَعْتَ؟» قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ مَا لِي أَنْ لَا أَكُونَ مُؤْمِنًا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَلَكِنِّي أَرَدْتُ أَنْ يَكُونَ لِي عِنْدَ الْقَوْمِ يَدُّ يُدْفَعُ بِهَا عَنْ أَهْلِي وَمَالِي وَلَيْسَ مِنْ أَصْحَابِكَ أَحَدٌ إِلاَّ لَهُ لِي عِنْدَ الْقَوْمِ يَدُ يُدْفَعُ اللَّهُ بِهِ عَنْ أَهْلِهِ وَمَالِهِ. قَالَ: «صَدَقَ وَلاَ تَقُولُوا لَهُ هُنَالِكَ مِنْ قَوْمِهِ مَنْ يَدْفَعُ اللَّهُ بِهِ عَنْ أَهْلِهِ وَمَالِهِ. قَالَ: «صَدَقَ وَلاَ تَقُولُوا لَهُ إِلاَّ خَيْرًا». قَالَ عُمَرُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ دَعْنِي أَصْرِبُ عُنُقَ هَذَا الْمُنَافِقِ. قَالَ: «إِلَّا خَيْرًا». قَالَ عُمَرُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ دَعْنِي أَصْرِبُ عُنُقَ هَذَا الْمُنَافِقِ. قَالَ: «إِنَّهُ قَدْ شَهِدَ بَدْرًا وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّ اللَّهَ أَنْ يَكُونَ قَدْ اطَّلَعَ عَلَى أَهْلِ بَدْرٍ فَقَالَ: إِلَيْ مَلُوا مَا شِئْتُمْ فَقَدْ غَفَرْتُ لَكُمْ».

قال الله ﷺ في بيان ما فعل حاطب رضي : ﴿ وَمَن يَفْعَلُهُ مِنكُمْ فَقَدْ ضَلَ سَوْآءَ السَّبِيلِ ﴾ [الممتحنة: ١]، يعني حاطبًا، ففِعْلُه ضلال.

وما منع النبي ﷺ من إرسال عمر ﴿ أَنْ اللهِ أَوْ تَرَكُ عَمْرَ ﴿ اللهِ أَنَّ حَاطَبًا ﴿ اللهِ اللهِ عَلَى قَالَ: ﴿ وَمَا يُدْرِيكَ لَمُ اللهِ اله

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٠٠٧)، ومسلم ( ٢٤٩٤) من حديث علي ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ الل

 <sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود (٤٦٥٤)، والحاكم في المستدرك (٨٨/٤)، والإمام أحمد في المسند
 (٢/ ٢٩٥)، وابن أبي شيبة في مصنفه (٦/ ٣٩٨).

قال العلماء (١): لعلمه على بأنهم يموتون ويبقون على الإسلام. دلت هذه الآية وهي قوله على الإسلام. دلت هذه الآية وهي قوله على: ﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَنْخِذُوا عَدُوّى وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَاءَ تُلْقُونَ اللّه بِاللّهِ بِاللّهِ بِاللّهِ بَاللّهِ بَاللّهِ بَاللّهِ بَاللّهِ الله الله الله الله الله الإيمان، فقال: المودة للكافر لا يسلب اسم الإيمان؛ لأن الله ناداهم باسم الإيمان، فقال: ﴿يَتَأَيُّهُا اللّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ مع إثباته على أنهم ألقوا المودة. ولهذا استفاد العلماء من هذه الآية، ومن آية سورة المائدة: ﴿وَمَن يَتَوَهَّمُ مِنكُمْ فَإِنَّهُ مِنهُمُ ﴾ العلماء من هذه الآية، ومن آية سورة المائدة: ﴿وَمَن يَتَوَهَّمُ مِنكُمْ فَإِنَّهُ مِنهُمُ ﴾ وأليور ومن آية المجادلة التي ساقها الشيخ: ﴿لَا يَجَدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْمَوالاة تنقسم إلى: وموالاة؛ الموالاة بالاسم العام: منه تولي وهو المُكَفِّر بالضابط الذي تذكرتُه لك، ومنه موالاة وهو نوع مودة لأجل الدنيا ونحو ذلك.

والواجب: أن يكون المؤمن محبًا لله على ولرسوله وللمؤمنين، وألا يكون في قلبه مودة للكفار ولو كان لأمور الدنيا، فإذا عَامَل المشركين أو عَامَل الكفار في أمور الدنيا، إنما تكون معاملةً ظاهرةً بدون ميل القلب، أو محبة القلب؛ لأن المشرك حمل قلبًا فيه مسبَّة الله على، وهو سابُّ لله على بفعله، إذ اتخذ مع الله على إلها آخر، والمؤمن متولٍ لله على ولرسوله وللمؤمنين، فلا يمكن أن يكون في قلبه مُوادَّة لمشرك حمل الشرك والعياذ بالله.

<sup>(</sup>۱) نقل الحافظ عن القرطبي قوله: "وقد أظهر الله صدق رسوله في كل من أخبر عنه بشيء من ذلك فإنهم لم يزالوا على أعمال أهل الجنة إلى أن فارقوا الدنيا ولو قدر صدور شيء من أحدهم لبادر إلى التوبة ولازم الطريق المثلى ويعلم ذلك من أحوالهم بالقطع من يتحقق على سِيرِهم». انظر: فتح الباري (۸/ ٦٣٥)، وأحكام القرآن للجصاص من يتحقق على سِيرِهم».

هذه الثلاث مسائل من المهمَّات العظيمات:

الأولى: أن يعلم المرء الغاية من خلقه، وإذا علم الغاية، يعلم الطريق الموصلة لإنفاذ هذه الغاية.

الثانية: أن يعلم أنّ الطريق واحدة، وأن الله على لا يرضى الشرك به، حتى بالمقربين عنده، والذين لهم المقامات العالية عنده عنه، لا يرضى أن يشرك معه أحد.

الثالثة: ألا يكون في قلب الموحِّد الذي وحَّد الله، وأطاع الرسول، وخلص من الشرك، ألا يكون في قلبه محبة للمشركين.

هذه الثلاث هي أصول الإسلام بأحد الاعتبارات، نسأل الله تهي أن يجعلنا ممن تحققوا بها قولًا وعملًا واعتقادًا وانقيادًا.

اِعْلَمْ -أَرْشَدَكَ اللَّهُ لِطَاعَتِهِ - أَنَّ الْحَنِيفِيَّةَ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ عَيْنَ أَنْ الْحَنِيفِيَّةَ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ عَيْنَ أَنْ الْحَنِيفِيَّةَ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ عَيْنَ النَّاسِ تَعْبُدَ اللَّهَ وَحْدَهُ مُخْلِطًا لَهُ الدِّينَ، وَبِذَلِكَ أَمَرَ اللَّهُ جَمِيعَ النَّاسِ وَخَلَقَهُمْ لَهَا كَمَا قَالَ تَعَالَى ﴿ وَمَا خَلَقَتُ اللِّنَ اللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ اللَّهُ لِللَّهُ اللهِ اللهِ بِالْعِبَادَةِ وَأَعْظَمُ مَا نَهَى عَنْهُ الشِّرْكُ اللهُ لِللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

### الـشـرح:

قوله: (إعْلَمْ -أَرْشَدَكَ اللَّهُ لِطَاعَتِهِ-) فيه تلطّف ثالث منه كَلَهُ؛ حيث دعا للمتعلم بقوله: (أَرْشَدَكَ اللَّهُ)، وهذا الذي ينبغي على المعلمين أن يكونوا متلطفين بالمتعلمين؛ لأن التلطف والتعامل معهم بأحسن ما يجد المعلم يجعل قلبَ المتعلم قابلًا للعلم، مُنفتِحًا له، مُقبلًا عليه.

ويقول كَلَهُ: (أَنَّ الْحَنِيفِيَّةَ مِلَّةَ إِبْراهِيمَ عَلِيهً) هي التي أمر الله عَلَى نبيه عَلَيْهُ، وأمر الناسَ أَنْ يكونوا عليها، قال عَلَى: ﴿ ثُمَّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ اتَبِعُ مِلَةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا ﴾ [النحل: ١٢٣]، وملة إبراهيم هي التوحيد؛ لأنه هو الذي تركه فيمن بعده؛ حيث قال عَلى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ ۚ إِنَّنِي بَرَاءٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ الله إلا الله عَلَى فَطَرَفِي فَإِنَّهُ سَيَهُدِينِ ﴿ وَالزَحْرِفَ: ٢٦، ٢٧]، هذه الكلمة ﴿ إِنَّنِي بَرَاءٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ الله وَاللهِ عَلَى نَفِي في إِلَّا اللّذِي فَطَرَفِي فَإِنَّهُ سَيَهُدِينِ ﴿ وَاللهُ عَلَى نَفي في الشق الأول، ﴿ إِنَّنِي بَرَاءٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ ﴾ البراءة نفيٌ، واشتملت على إثبات الشق الثاني: ﴿ إِلَا الَذِي فَطَرَفِي فَطَرَفِي فَتِبرأ من المعبودات المختلفة، وأثبت في الشق الثاني: ﴿ إِلَا الَذِي فَطَرَفِي فَتَبرأ من المعبودات المختلفة، وأثبت

أنه عابد للذي فطره وحده (١)، وهذا هو معنى كلمة التوحيد. ولهذا قال على بعدها: ﴿وَجَعَلَهَا كَلِمَةٌ بَاقِيَةٌ فِي عَقِيدِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ الزخرف: ٢٨]، أي لعلهم يرجعون إليها، وعقب إبراهيم عليه منهم العرب، ومنهم أتباع الأنبياء، فهو أبو الأنبياء، أي أنه أبٌ لأقوام الأنبياء، ﴿وَجَعَلَهَا كَلِمَةٌ بَاقِيةً فِي عَقِيدِ لَعَلَهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ إليها .

وهذه الكلمة هي كلمة التوحيد (لا إله إلا الله) (٢)؛ لأن التوحيد هو ملة إبراهيم على (لا إله إلا الله) معناها ما قال إبراهيم على (لا إله إلا الله) معناها ما قال إبراهيم على (في إلَّا الَّذِي فَطَرَفِي فَ (لا إله) مشتملة على البراءة من كل إله عُبد، و(إلا الله) إثبات للعبادة، إثبات لعبادة الله وحده دونما سواه، ولهذا يقول العلماء (٣): (لا إله إلا الله) معناها: لا معبود حقٌ أو بحق إلا الله. ومعنى

<sup>(</sup>۱) قال ابن القيم في بدائع الفوائد (۱/ ١٤٥): (فقوله: ﴿لَا أَعَبُدُ مَا نَعَبُدُونَ ۞﴾ براءة محضة ﴿وَلَا أَنتُدُ عَلِيدُونَ مَآ أَعَبُدُ ۞﴾ إثبات أَنَّ له معبودًا يعبده، وأنتم بريئون من عبادته فتضمنت النفي والإثبات وطابقت قول إمام الحنفاء: ﴿إِنَّنِي بَرَآءٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ ۞ إِلَا ٱلَّذِي فَطَرَفِ﴾.

وانظر: منهاج السنة النبوية (٥/ ٣٤٧)، وطريق الهجرتين (ص٢٣٦)، ومعنى لا إله إلا الله للزركشي (ص٨٣)، وعمدة القاري للعيني (٦/ ١٣٣)، ومؤلفات الإمام المجدد محمد بن عبد الوهاب كلفة (١/ ١٧٠)، وتيسير العزيز الحميد شرح كتاب التوحيد (ص٥٧).

<sup>(</sup>۲) انظر: تفسير ابن جرير الطبري (۲٥/ ٦٣).

<sup>(</sup>٣) قال الخطابي في الغنية عن الكلام وأهله (١/ ٣٩): «لا إله إلا الله أي لا معبود بحق في الوجود إلا الله، فلا إله نفي لجميع المعبودات الباطلة، وإلا الله إثبات للمعبود الحق جل جلاله».

وانظر: تفسير الطبري (٢٤/ ٨١)، وتفسير أبي السعود (١٠/١)، وفتح القدير للشوكاني (١/ ٢٧١)، وتيسير العزيز الحميد شرح كتاب التوحيد (ص٥٣).

ذلك أن كل المعبودات إنما عُبدت بغير الحق، قال عَنْ : ﴿ وَالِكَ بِأَنَّ اللّهَ هُو الْعَلِيُّ اللّهِ هُو الْعَلِيُّ اللّهِ هُو الْعَلِيُّ اللّهِ هُو الْعَلِيُّ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله عبادته وحده دون ما سواه هي الحق، قال: (لا إله)، لا إله بحق، أو لا معبود بحق، لكن ثم معبودات بغير الحق، ثمَّ معبودات بالباطل، ثمَّ معبودات بالباطل، ثمَّ معبودات بالباطل، ثمَّ معبودات بالباطل، ثمَّ معبودات بالبلطلم والعدوان، لكن المعبود بحق يُنفى عن جميع الآلهة إلا الله عَلَى، فإنه هو وحده المعبود بحق.

هذه الكلمة هي التي أبقاها إبراهيم على في عقبه، وهذا مراد الشيخ كله بما ذكر، وبَيَّن أن أعظم الواجبات: أعظم ما أمر به إبراهيم الخليل على ، وما أمر به النبي بي التوحيد (١) ، وأعظم ما نهى عنه الشرك ، ومعنى ذلك أن أعظم دعوة الأنبياء والمرسلين من إبراهيم على نبينا محمد يلى أعظم ما يُدعا إليه من الأمر هو الأمر بتوحيد الله على ، وأعظم ما يُنهى عنه ويُؤمر الناس بتركه هو الشرك ، فأعظم ما أمر به التوحيد، وأعظم ما نُهي عنه الشرك؛ لأن التوحيد هو حق الله على ، ومن أجله بعثت الرسل ، ﴿ وَلَقَدَ بَعَثْنَا فِي كُلِ أُمّةٍ رَسُولًا أن الناس ، وأن تقول الطّنعُوتَ ﴾ [النحل: ٣٦] ، فالغاية مِنْ بعث الرسل أن تُبيّن للناس ، وأن تقول الناس : اعبدوا الله وحده دون ما سواه . هذا الأمر ، ﴿ وَاجْتَنِبُوا الطّنعُوتَ ﴾ الشرك ومظاهر الشرك .

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كلله: «أعظم ما دعا الله الخلق إليه في كتابه و دعت إليه الرسل هو التوحيد و أعظم ما نهى عنه الشرك وهو أصل دعوة الرسل و أساسها و رأسها و أكمل ما فيها و به بعث الله جميع الرسل كما قد صرح به القرآن في أكثره فهو مملوء به». انظر: الرد على البكري (۱/ ۲۹۰، ۲۹۱).

إذًا أعظم مأمور به هو التوحيد، وهو أعظم ما دعا إليه الرسل والأنبياء من نوح على إلى نبينا محمد على وأعظم ما نُهي عنه من المنهيات هو الشرك؛ وذلك لأن الغاية من خلق الإنسان هي عبادة الله على وحده، فصار الأمر بالتوحيد هو الأمر لهذا المخلوق بأن يَعلم وأن يُنْفِذَ غاية الله على من خلق هذا المخلوق.

والنهي عن الشرك معناه: النهي عن أن يأخذ هذا المخلوق بطريق أو بفعل يخالف الغاية، وهذا ولا شك كما ترى يقود إلى فهم التوحيد، وإلى فهم حق الله على فهم دعوة الحق بأعظم ما يكون الفهم؛ لأنك تنظر إلى أن إنفاذ المرء ما خُلق من أجله وهو أعظم ما يُدعا إليه، ونَهيُ المرء عما يصده عما خُلق من أجله، هذا أعظم ما يُنهى عنه، ولهذا كانت دعوة المصلحين، ودعوات المجددين على مر العصور بهذه الأمة هي في الدعوة إلى التوحيد ولوازمه و النهي عن الشرك وذرائعه.

CANCERACE CANC

فَإِذَا قِيلَ لَكَ: مَا الْأُصُولُ الثَّلاَثَةُ الَّتِي يَجِبُ عَلَى الْإِنْسَانِ مَعْرِفَتُهَا؟ فَقُلْ: مَعْرِفَةُ الْعَبْدِ رَبَّهُ، وَدِينَهُ، وَنَبِيَّهُ مُحَمَّدًا ﷺ.

#### الشرح:

قوله: (فَإِذَا قِيلَ لَكَ مَا الأُصُولُ الثَّلاَثَةُ) هذا ابتداء من المصنف كَلَفْهُ لبيان المقصود من تأليف هذه الرسالة، وما قبله من المهمات التي هي موطئات لهذا المقصود، من بيان الواجبات الأربع، ثم الواجبات الثلاث، ثم ما يتصل بذلك.

وهذه الرسالة صنفت لبيان الأصول الثلاثة؛ ألا وهي مسائل القبر؛ مَنْ ربك؟ وما دينك؟ ومَنْ نبيك؟ والجواب عليها في هذه الرسالة، بل إن هذه الرسالة من هذا الموضع إلى آخرها جواب على هذه الأسئلة الثلاث، فمن كان عالمًا بما في هذه الرسالة من بيان تلك الأصول العظام، كان حَرِيًّا أن يُثبت عند السؤال؛ ذلك لأنها قُرنت بأدلتها، وقد جاء في الحديث الذي في الصحيح (۱) أن من المسؤولين في القبر من يقول: «لا أَدْرِى سَمِعْتُ النَّاسَ يَقُولُونَ شَيْئًا فَقُلْتُهُ».

استدل العلماء (٢) بقول هذا المفتون في قبره: «سَمِعْتُ النَّاسَ يَقُولُونَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۸٦)، ومسلم (٩٠٥) من حديث أسماء رضي الباب من حديث أنس والبراء بن عازب رضي الله المناه ال

<sup>(</sup>٢) قال الشيخ سليمان بن عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب-رحمهم الله- في تيسير العزيز الحميد (ص٦٦): «يحرم على النار من قال لا إله إلا الله ومن شهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، لكن جاءت مقيدة بالقيود الثقال، وأكثر من يقولها =

شَيْئًا فَقُلْتُهُ"، على أن التقليد لا يصلح في جواب هذه المسائل الثلاث، جواب (من ربك؟) أي من معبودك؟ وجواب (ما دينك؟)، وجواب (من نبيك؟)؛ ولهذا فإن الشيخ الإمام كَلَهُ بعد كل مسألة مما سيأتي، يذكر الدليل من القرآن، وقد بيّنا في أول هذا الشرح أن المؤمن يخرج من التقليد، ويكون مستدلًا لما يعلمه ويعتقده من هذه المسائل بالحق، إذا علم الدليل عليها مرة في عمره، ثم اعتقد ما دل عليه الدليل، فإن استقام على ذلك حتى موته، فإنه يكون مؤمنًا، مات على الإيمان.

ولا يُشترط استمرار استحضار الدليل والاستدلال، لكن الواجب أن يكون العبد في معرفته للحق في جواب هذه المسائل الثلاث عن دليل واستدلال ولو لِمرّة في عمره، ولهذا يُعلم الصغار والأطفال عندنا رسالة الأصول الثلاثة الأخرى التي فيها جواب أيضًا مع بعض الاستدلال بأقصر مما هنا، يُعلمون جواب هذه المسائل الثلاث، حتى إذا بلغ الغلام أو الجارية، فإذا هو قد عرف عن دليل واستدلال.

قال كَلَهُ: (فَإِذَا قِيلَ لَكَ: مَا الْأُصُولُ الثَّلاَثَةُ الَّتِي يَجِبُ عَلَى الْإِنْسَانِ مَعْرِفَةُ الْعَبْدِ رَبَّهُ، وَدِينَهُ، وَنَبِيَّهُ مُحَمَّدًا ﷺ)، قوله: (مَعْرِفَةُ

لا يعرف الإخلاص ولا اليقين، ومن لا يعرف ذلك يخشى عليه أن يفتن عنها عند الموت فيحال بينه وبنيها، وأكثر من يقولها إنما يقولها تقليدا أو عادة ولم يخالط الإيمان بشاشة قلبه، وغالب من يفتن عند الموت وفي القبور أمثال هؤلاء؛ كما في الحديث: سمعت الناس يقولون شيئا فقلته، وغالب أعمال هؤلاء إنما هو تقليد واقتداء بأمثالهم».

وانظر: الإحكام لابن حزم (٦/ ٢٩٢)، ومجموع الفتاوى (٤/ ٢٠٠)، وفتح الباري (٣/ ٢٤٠)، وشرح العقيدة الطحاوية (ص ٢٧٣).

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَلْقَهُ في درء التعارض (۷/ ۳۹۸): «ولهذا لم يرد التكليف بمعرفة وجود الصانع، وإنما ورد بمعرفة التوحيد ونفى الشريك «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله»، ﴿ فَأَعْلَمْ أَنَّهُ لا ٓ إِلَهُ إِلاَ الله ﴾ ﴿ فَأَعْلَمْ أَنَّهُ لا ٓ إِلَهُ إِلاَ الله ﴾ وفاعل محل النزاع بين الرسل وبين الخلق في التوحيد ونفى الشريك ﴿ ذَلِكُم بِأَنَّهُ وَإِذَا دُعِى اللهُ وَحَدَهُ الشَّمَازَتُ قُلُوبُ اللّهِ يَكُمْ اللهِ يَعْمَلُوا ﴾ [غافر: ١٢]، ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللّهُ وَحَدَهُ الشَّمَازَتُ قُلُوبُ اللّهِ يَكُمْ وَإِذَا ذُكِرَ اللّهُ وَحَدَهُ اللّه مَا لَذِينَ لا يُوبِي وَالْمَا عَلَى اللّه عَلَى اللهُ عَلَى اللّه عَلَى الله وَيَعَلَمُ الله وَيَعَلَمُ اللهُ وَعَدَهُ اللّه مَا الزمر: ١٤٥]، ﴿ وَإِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللّهُ وَعَدَهُ وَالْمَا عَلَى الْمَرْعِمُ فَوْرا ﴾ [الإسراء: ٤٤].

وانظر: الدرر السنية في الأجوبة النجدية (٢/ ٦٦–٦٧، ١١٧–١١٨، ١٥٦).

<sup>(</sup>٢) قال الشيخ الإمام محمد بن عبد الوهاب كلية: «فقول الملكين للرجل في القبر من ربك معناه من إلّهك؛ لأن الربوبية التي أقر بها المشركون ما يمتحن أحد بها»، انظر: الدرر السنية (١/ ١٠٦).

<sup>(</sup>٣) انظر: مؤلفات الشيخ محمد بن عبد الوهاب كلفه في العقيدة (ص١٧)، والدرر السنية (٣)، والرسائل الشخصية . الرسالة الثانية (ص١٧).

يستلزم توحيد الإلهية، والألوهية تتضمن الربوبية»؛ لأن الموحد لله على في ألوهيته هو ضِمْنًا مقر بأن الله على واحد في ربوبيته، ومن أيقن أن الله على واحد في ربوبيته استحقاق واحد في استحقاق العبادة؛ ولهذا تجد في القرآن أكثر الآيات فيها إلزام المشركين بما أقروا به، ألا وهو توحيد الربوبية على ما أنكروه ألا وهو توحيد الإلهية (١)، من مثل قول الله على: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتُهُم مَنْ خَلَقَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلأَرْضَ لَيَقُولُ اللّهُ الله الله على الربوبية .

قال بعدها: ﴿ قُلْ أَفَرَهَ يَتُكُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ إِنْ أَرَادَنِي ٱللّهُ بِضَرٍّ هَلْ هُنَ كَمْسِكُتُ رُخْمَتِهِ قُلْ حَسْبِي ٱللّهُ عَلَيْهِ كَشَفِتُ ضُرِّوِةً أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنَ مُمْسِكُتُ رُخْمَتِهِ قُلْ حَسْبِي ٱللّهُ عَلَيْهِ يَتُوكُ مُونَكُ أَلْمُتَوكُمُ وَالفاء هنا رتبت ما يَتُوكَ لُلُمْتَوكُمُ وَالفاء هنا رتبت ما بعدها على ما قبلها (٢)، وما قبلها هو توحيد الربوبية، وما بعدها هو توحيد الإلهية؛ ولهذا في القرآن يكثر أن يحتج على المشركين بإقرارهم بتوحيد الربوبية على ما أنكروه ألا وهو توحيد الإلهية؛ لهذا قال عَن : ﴿ وَلَا يَأْمُرُكُم اللّهُ مِنْ اللّهُ وَلَا يَأْمُرُكُم اللّهُ وَلَا يَعْدَ إِذْ أَنْتُم مُسَلّمُونَ ﴾ [آل عمران: ٨٠]، المعنى بـ ﴿ أَرْبَابًا ﴾ أي : معبودون، وكذلك قوله تَنْقُ : ﴿ أَتَّ اللّهُ عَلَيْ الْمُعْمَ الْمُعْمَ اللّهُ عَلَى المُعْمَ اللّهُ عَلَى المُعْمَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) قال ابن القيم كَلَفُهُ: «وهذه طريقة القرآن الكريم يحتج عليهم بإقرارهم بهذا التوحيد على ما أنكروه من توحيد الإلهية والعبادة ».

انظر: بدائع الفوائد (۲/ ٤٧٢)، وإغاثة اللهفان (۲/ ١٣٥)، ومجموع الفتاوى (۱۶/ ۳۷۷)، والدرر السنية (۲/ ۷۳)، وأضواء البيان للشنقيطي (۳/ ۱۹).

<sup>(</sup>٢) قال الآلوسي: «فالفاء واقعة في جواب شرط مقدر وقال بعضهم التقدير إذا لم يكن خالق سواه تعالى فهل يمكن غيره كشف ما أراد من الضر؟ وجوز أن تكون عاطفة على مقدر أي أتفكرتم بعد ما أقررتم فرأيتم ما تدعون». انظر: روح المعاني (٢/٢٤).

وَرُهُبَكَنَهُمْ أَرْبَكَابًا مِّن دُونِ ٱللَّهِ ﴿ [التوبة: ٣١]، يعني معبودين (١) ؛ لأن عدي ابن حاتم لما قال للنبي ﷺ: (إِنَّا لَمْ نَعْبُدُهُمْ) ففهم معنى الربوبية في الآية معنى العبادة، وهذا هو الذي يفهمه من يعرف اللسان العربي، فقال النبي ﷺ: ﴿ أَلَيْسَ يُحَرِّمُونَ مَا أَحَلَّ اللَّهُ فَتُحَرِّمُونَهُ وَيُحِلُّونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ فَتَسْتَحِلُّونَهُ \* قَالَ: (بَلَى) ؛ فَقَالَ: ﴿ فَقَالَ: ﴿ فَتِلْكَ عِبَادَتُهُمْ ﴾ (٢).

إذًا الربوبية تُطلق ويُراد منها العبودية في بعض المواضع، تارة بالاستلزام وتارة بالقصد.

وبعض علمائنا قال<sup>(٣)</sup>: إن لفظ الألوهية والربوبية يمكن أن يدخل في الألفاظ التي يقال: إنها إذا اجتمعت افترقت، وإذا فترقت اجتمعت. وهذا وجيه.

<sup>(</sup>۱) وفي الدرر السنية (۳/ ۱۲): «وسئل: عن قول الشيخ، في تسمية المعبودات أربابًا، إذ الرب يطلق على المالك، والمعبود، وعلى الإِله، وكل اسم من أسمائه على، له معنى يخصه بالتخصيص، دون التداخل والتعميم.

فأجاب - أي: الإمام محمد بن عبد الوهاب كَنَّهُ -: الرب والإِلَه في صفة الله تبارك وتعالى متلازمة غير مترادفة؛ فالرب من الملك والتربية بالنعم، والإِلَه من التأله، وهو القصد لجلب النفع ودفع الضر بالعبادة، وكانت العرب تطلق الرب على الإِلَه، فسموا معبوداتهم أربابًا لأجل ذلك، أي: لكونهم يسمون الله ربًا بمعنى إلهًا، والله أعلم».

 <sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي (۳۰۹۵)، والبيهقي في الكبرى (۱۱٦/۱۰)، والطبراني في الكبير
 (۲) (۹۲/۱۷)، واللفظ له، وابن أبي حاتم في تفسيره (٦/ ١٧٨٤)، والطبري في تفسيره
 (۱۱٤/۱۰).

قال أبو عيسى: (هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من حديث عبد السلام بن حرب وغطيف بن أعين ليس بمعروف في الحديث).

 <sup>(</sup>٣) انظر: مؤلفات الشيخ محمد بن عبد الوهاب كله في العقيدة (ص١٧)، والدرر السنية
 (١/ ٦٨)، والرسائل الشخصية - الرسالة الثانية - (ص١٧).

قال الشيخ عَلَيْهُ هنا: (فَقُلْ: مَعْرِفَةُ الْعَبْدِ رَبَّهُ، وَدِينَهُ، وَنَبِيَّهُ مُحَمَّدًا عَلَيْهُ) والمعرفة ترادف العلم في حق المخلوق في أكثر المواضع، أما في حق الله عن فإنه سبحانه يُوصف بالعلم، ولا يوصف بالمعرفة أ؛ وذلك لأن العلم قد لا يسبقه جهل، بينما المعرفة يسبقها جهل، عرف الشيء بعد أن كان جاهلًا به، لكن العلم قد لا يسبقه جهل به، ولهذا يوصف الله عن بالعلم ولا يوصف بالمعرفة.

أيضا يُقال: إن التعبير بالعلم أوجه في المواضع التي يُحتاج فيها إلى التعبير بالمعرفة؛ وذلك لأن المعرفة أكثر ما جاءت في القرآن مذمومة؛ لأنه يتبع المعرفة الإنكار، أما العلم فأوتي به في القرآن ممدوحًا، قال عن يتبع المعرفة الإنكار، أما العلم فأوتي به في القرآن ممدوحًا، قال في القرآن ممدومًا الكنين حَسِرُوا النَّسَهُم فَهُم لا يُعْرِفُونَ النَّاءَهُمُ الدِّينَ خَسِرُوا النَّسَهُم فَهُم لا يُؤمِنُونَ والانعام ٢٠١، فهنا وصفهم بالمعرفة، ثم بين أن معرفتهم لم تنفعهم، وقال في : ويعرفون نِعمت الله ثم ينكرونها وأكثرهم الكفورون النحل ١٨٦، لكن العلم أثني عليه في القرآن، وأما المعرفة ففي أكثر المواضع التي وردت فيها نوع ذم لها، لكن هذا ليس على إطلاقه؛ لأنه قد جاء في الحديث فيها نوع ذم لها، لكن هذا ليس على إطلاقه؛ لأنه قد جاء في الحديث الصحيح الذي فيه إرسال معاذ إلى اليمن، أن النبي في قال له: «فَلْيَكُنْ أَوَّلَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ عِبَادَةُ اللَّهِ فِإِذَا عَرَفُوا اللَّهَ فَأَخْبِرْهُمْ أَنَّ اللَّهَ قَدْ فَرَضَ عَلَيْهِمْ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ عِبَادَةُ اللَّهِ فِإِذَا عَرَفُوا اللَّهَ فَأَخْبِرْهُمْ أَنَّ اللَّه قَدْ فَرَضَ عَلَيْهِمْ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ عِبَادَةُ اللَّهِ فِإذَا عَرَفُوا اللَّه فَأَخْبِرْهُمْ أَنَّ اللَّه قَدْ فَرَضَ عَلَيْهِمْ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ عِبَادَةُ اللَّهِ فَإِذَا عَرَفُوا اللَّه فَا خُبِرْهُمْ أَنَّ اللَّه قَدْ فَرَضَ عَلَيْهِمْ

<sup>(</sup>۱) قال ابن القيم كَنَهُ في بدائع الفوائد (۲/ ۲۹۲): «فالفرق بين إضافة العلم إليه تعالى وعدم إضافة المعرفة لا ترجع إلى الإفراد والتركيب في منعلق العلم، وإنما ترجع إلى نفس المعرفة ومعناها، فإنها في مجاري استعمالها إنما تستعمل فيما سبق تصوره من نسيان أو ذهول أو عزوف عن القلب، فإذا تُصور وحصل في الذهن قيل عرفه أو وصف له صفته ولم يره، فإذا رآه بتلك الصفة وتعينت فيه قيل عرفه».

خَمْسَ صَلَوَاتٍ فِي يَوْمِهِمْ وَلَيْلَتِهِمْ " أَ فصارت المعرفة هنا بمعنى العلم بالتوحيد كما في الروايات الأخر (٢)، لكن التعبير بالمعرفة -كما استعمله الشيخ كَلَّلَهُ هنا صحيح؛ وذلك لأنه قد ورد الاستعمال به، وإن كان أكثر ما جاء استعمال لفظ المعرفة مذمومًا.

قال هنا: (مَعْرِفَةُ الْعَبْدِ رَبَّهُ) يعني معبوده، (وَدِينَهُ، وَنَبِيَّهُ مُحَمَّدًا ﷺ) هذه الأصول الثلاثة هي التي سيأتي تفصيلها والجواب عليها.

CAN CAN CAN

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٤٥٨)، ومسلم (١٩) واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٧٣٧٢)، ولفظه: ﴿ فَلْيَكُنْ أَوَّلَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَى أَنْ يُوَحِّدُوا اللَّهَ تَعَالَى فَإِذَا عَرَفُوا ذَلَكَ فَأَخْبِرْهُمْ أَنَّ اللَّهَ فَرَضَ عَلَيْهِمِ خَمْسَ صَلَوَاتٍ فِي يَوْمِهِمْ وَلَيْلَتِهِمْ ».

جور الرقيل المجتري البيلتر الانزر الإنووكري www.moswarat.com

فَإِذَا قِيلَ لَكَ: مَنْ رَبُّكَ؟ فَقُلْ: رَبِّيَ اللَّهُ الَّذِي رَبَّانِي وَرَبَّى جَمِيعَ الْعَالَمِينَ بِنِعَمِهِ، وَهُوَ مَعْبُودِي لَيْسَ لِي مَعْبُودٌ سِوَاهُ.

وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ [الفاتحة: ٢]، وَكُلُّ مَا سِوَى اللَّهِ عَالَمٌ وَأَنَا وَاحِدٌ مِنْ ذَلِكَ الْعَالَم.

#### الشرح:

بدأ يشرح تَكَنَهُ ويُفَصِّل معرفة العبد ربه عن طريق السؤال والجواب؛ لأن هذا أوقع في النفس، وأقرب إلى التعليم.

قوله: (الْعَالَمِينَ)، والعالمون هم: كل ما سوى الله على، فتجد أنّ معاني الربوبية والتربية بالنعم، والتربية في تدريجها في مدارج الكمال بما يناسبها، والله على أعلم بما يصلح ﴿وَرَبُكَ يَعُلُنُ مَا يَشَاءُ وَيَعْتَارُ ﴾ [القصص: ٢٦]، وتجد أن معاني الربوبية في هذا المعنى الذي هو التربية ظاهر جدًا، أيضا الربوبية لها معنى آخر، وهو الذي سلف من معنى توحيد الربوبية (١)، وهو اعتقاد أن الله على هو الخالق لهذا الخلق وحده، وهو الرزّاق وحده، وهو النوبية. النبوبية.

قال الله عنى: ﴿ الْحَمْدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ معنى: ﴿ الْحَمْدُ ﴾ أي: كل حمدٍ؛ لأن الألف واللام هنا للاستغراق (٢)؛ فتفيد استغراق أنواع الحمد، وكل حمدٍ موجود، أو وجد، أو يوجد، والحمد معناه: الثناء بصفات الكمال، فهذا الحمد وهو الثناء بصفات الكمال لله، واللام في قوله ﴿ لِلّهِ ﴾ للاستحقاق (٣)، أي مُسْتَحَقًا لله عِن ، ﴿ الْحَمْدُ لِلّهِ ﴾ أي كل أنواع

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَلَيْهُ في مجموع الفتاوى (۱/ ۸۹): «فهذه المعاني وما أشبهها من معاني ربوبيته وملكه وخلقه ورزقه وهدايته ونصره وإحسانه وبره وتدبيره وصنعه، ثم ما يتصل بذلك من أنه بكل شيء عليم، وعلى كل شيء قدير، وأنه سميع بصير لا يشغله سمع عن سمع، ولا تغلطه المسائل، ولا يتبرم بإلحاح الملحين، يبصر دبيب النملة السوداء في الليلة الظلماء على الصخرة الصماء، فهذا كله حق، وهو محض توحيد الربوبية». وانظر: مدارج السالكين (۱/ ۱۵۸)، وتيسير العزيز الحميد شرح كتاب التوحيد (۷).

<sup>(</sup>۲) انظر: مجموع الفتاوی (۱/۸۹)، وتفسیر القرطبي (۱۳۳/۱)، وتفسیر ابن کثیر (۱/۲۶)، وأضواء البیان (۲/۲۷۲).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير البغوي (١/ ٣٩)، وتفسير السمعاني (١/ ٣٥).

الحمد وجميع أنواع المحامد مستحقة لله(١).

واللام تارة تكون:

\* للملك، وهذا إذا كان ما قبلها من الأعيان.

\* وتارة تكون للاستحقاق<sup>(۲)</sup>، إذا كان ما قبلها من المعاني.

إذا قلت: الدار لفلان. الدار عين، فتكون الدار لفلان المالك. إذا كان ما قبل اللام معنى، صارت اللام للاستحقاق، تقول: الفخر لفلان. أي الفخر يستحقه فلان. ﴿ ٱلْحَمَدُ لِلّهِ ﴾ فالحمد معنى؛ لهذا صارت اللام بعده للاستحقاق، فكل حمد مُسْتَحَقُّ لله، الإله الذي لا يُعبد بحق إلا هو، هذا الإله نعته أنه رب العالمين.

﴿ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ ، و ﴿ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ جمع عالم ، والعالم: اسم لأجناس ما يُعلم ، وهو كل ما سوى الله ﷺ ؛ كما قال الشيخ عَلَيْهُ: (وَكُلُّ مَا سِوَى اللهِ عَالَمٌ وَأَنَا وَاحِدٌ مِنْ ذَلِكَ الْعَالَمِ ) عالم الإنسان ، عالَمُ الطير ، عالَمُ

(١) قال ابن القيم كتَلَثُهُ في نونيته:

وَهُوَ الْحَمِيدُ فَكُلُّ حَمْدٍ وَاقِعٌ أَوْ كَانَ مَفْرُوضًا مَدَى الْأَزْمَانِ
مَلَأُ الْوُجُودَ بَهِيعَهُ وَنَظِيرَهُ مِنْ غَيرِ مَا عَدٌ وَلاَ حُسْبَانِ
هُوَ أَهْلُهُ سُبْحَانَهُ وَبِحَمْدِهِ كُلُّ الْحَامِدِ وَصْفُ ذِي الْإِحْسَانِ

انظر: النونية بشرح ابن عيسى (٢/ ٢١٥).

(۲) قال ابن هشام: «وللام الجارة اثنان وعشرون معنى: أحدها الاستحقاق، وهي الواقعة بين معنى وذات، نحو الحمد لله». انظر: مغني اللبيب عن كتب الأعاريب
 (۱/ ۲۷۵).

النبات، عالَمُ الملائكة، عالَمُ الجن، عالَمُ السموات، عالم الأرضين، عالمُ الماء. . إلى آخره، والعالمون جمع عالَم، والعالم: كل ما سوى الله على من الأجناس المختلفة.

إذًا ما دام أنك واحد من ذلك العالم فأول من يُخاطب بهذه الآية المؤمن، ﴿ الْحَـَمَدُ لِللَّهِ رَبِّ الْعَـٰلَمِينَ ۞ ﴿ السَتِقِن المؤمن بتلاوته لهذه الآية ربوبية الله ﷺ له، واستحقاقه للحمد، واستحقاقه ﷺ لكل ثناء ولكل وصف بالكمالات.

Care Care

فَإِذَا قِيلَ لَكَ: بِمَ عَرَفْتَ رَبَّكَ؟ فَقُلُ: بِآيَاتِهِ وَمَخْلُوقَاتِهِ، وَمِنْ آيَاتِهِ وَمَخْلُوقَاتِهِ، وَمِنْ آيَاتِهِ النَّمَوَاتُ السَّبْعُ وَاللَّهُ مَخْلُوقَاتِهِ السَّمَوَاتُ السَّبْعُ وَالْأَرَضُونَ السَّبْعُ وَمَنْ فِيهِنَّ وَمَا بَيْنَهُمَا.

وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ٱلَّيْلُ وَٱلنَّهَارُ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُّ لَا شَئْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمْرِ وَٱسْجُدُوا لِللَّهِ ٱلَّذِى خَلَقَهُنَ إِن كُنتُمْ إِنَّا اللَّهُ مَن اللَّهُ عَنْهُمُ وَاللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْلَهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّ

وَقَوْلُهُ تَعَالَى، ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ يُغْشِى النَّهَارَ يَطْلُبُهُ حَثِيثًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنَّجُومَ مُسَخَّرَتِ عِلْمَرْقِيَّ أَلَا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْنُ تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُ الْعَالَمِينَ ﴿ فَالْعَرْفُ اللَّهُ وَالْمَرُ تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُ الْعَالَمِينَ ﴿ فَالْعَرْفُ اللَّهُ وَالْمَرْفُ تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُ الْعَالَمِينَ ﴿ فَالْعَرَاتِ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَالْمَرْفُ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَبُ الْعَالَمِينَ ﴾ والأعراف: ١٥٤].

وَالرَّبُ هُوَ الْمَعْبُودُ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ يَنَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّذِي جَعَلَ لَكُمُ اللَّكُمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللّهُ اللللْمُ اللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللْم

قَالَ ابْنُ كَثِيرٍ -رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَى-: الْخَالِقُ لِهَذِهِ الْأَشْيَاءِ هُوْ الْمُسْتَحِقُّ لِلْعِبَادَةِ (١٠).

الشرح:

قوله: (فَإِذَا قِيلَ لَكَ: بِمَ عَرَفْتَ رَبَّكَ؟)، الربوبية تحتاج إلى معرفة،

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن كثير (١/ ٥٨).

تحتاج إلى علم، وهذا العلم جاء في القرآن الدِّلالة عليه، قال عِنْ : ﴿ قُلِ الْظُرُواْ مَاذَا فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا تُغْنِي الْآينَتُ وَالنَّذُرُ عَن قَوْمِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَهَا تُغْنِي الْآينَتُ وَالنَّذُرُ عَن قَوْمٍ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [يونس: ١٠١]، وقال عِن : ﴿ أَوَلَمْ يَنْظُرُواْ فِي مَلَكُوتِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا خَلَقَ اللّهُ مِن شَيْءٍ ﴾ [الأعراف: ١٨٥].

فالدعوة إلى النظر في الملكوت في القرآن، بِمَ يُستدل على ربوبية الله على قال الشيخ هنا: (فَقُلُ: بِآيَاتِهِ وَمَخْلُوقَاتِهِ؛ وَمِنْ آيَاتِهِ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ، وَمِنْ مَخْلُوقَاتِهِ السَّمَوَاتُ السَّبْعُ والأَرضُونَ السَّبْعُ وَمَنْ فِيهِنَّ وَمَا وَالْقَمَرُ، وَمِنْ مَخْلُوقَاتِهِ السَّمَوَاتُ السَّبْعُ والأَرضُونَ السَّبْعُ وَمَنْ فِيهِنَّ وَمَا بَيْنَهُمَا)، لا شك أن الليل والنهار والشمس والقمر من آيات الله كما قال عَنْ: ﴿ وَمِنْ ءَايَكِتِهِ النَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ ﴾ [نصلت: ٣٧]، وكذلك السموات والأرض من آيات الله عَنْ كما قال أبو العتاهية:

# وَفِي كُلِلِّ شَيءٍ لَلهُ آيَةٌ تَدُلُّ عَلَى أَنَّهُ وَاحِدُ(١)

والشيخ كَلَّةُ هاهنا فرق بين الآيات والمخلوقات، مع أنه في القرآن (٢) ما يثبت أن السموات والأرض من الآيات. فَلِمَ فرَّق؟ الجواب: إن تفريق الشيخ كَلَّةُ بينهما دقيق جدًا، وذلك أن الآيات جمع آية، والآية هي البينة الواضحة الدالة على المراد (٣)، قال كَلَّةُ: ﴿ فَأَخَذَهُمُ ٱلْمَذَابُ إِنَّ فِي ذَلِكَ

<sup>(</sup>١) انظر: الأغاني لأبي الفرج الأصفهاني (٤/ ٣٩).

<sup>(</sup>٢) كقول الله ﷺ: ﴿ وَمِنْ ءَايَكِنِهِ عَلَقُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [الروم: ٢٢]، وكقول الله ﷺ: ﴿ وَمِنْ ءَايَكِنِهِ عَلَقُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [الشورى: ٢٩].

<sup>(</sup>٣) قال ابن منظور في لسان العرب (١٤ / ٢١، ٢٢): «الآية العلامة، قال أبو بكر: سميت الآية من القرآن آية؛ لأنها علامة لانقطاع كلام من كلام، ويقال: سميت الآية آية؛ لأنها جماعة من حروف القرآن، وآيات الله عجائب، وقال ابن حمزة: الآية من القرآن كأنها العلامة التي يفضي منها إلى غيرها؛ كأعلام الطريق المنصوبة للهداية؛ =

لَآيَةً﴾ [الشعراء:١٥٨]، أي دلالة بينة واضحة على المراد منها، ﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَاَّيَنِّ لِلْمُتَوَسِّمِينَ ﴾ [الحجر: ٧٥]، أي لدلا لات واضحات بينات على المراد منها وهنا ننظر إلى أنه بالنسبة لمن سئل هذا السؤال، كون الليل والنهار والشمس والقمر آية أظهر منه عند هذا المسؤول أو المجيب من السموات والأرض، لِمَ؟ لأن تلكمُ الأشياء التي وصفت بأنها آيات متغيرة متقلبة، تذهب وتجيء، أما السماء فهو يصبح ويرى السماء، ويصبح ويرى الأرض، فإلفُه للسماء والأرض يحجب عنه كون هذه آيات، لكن الأشياء المتغيرة التي تذهب وتجيء، هذه أظهر في كونها آية، ولهذا إبراهيم الخليل عليه طلب الاستدلال بالمتغيرات، قال الله عَلى: ﴿ وَكَذَلِكَ نُرِى إِبْرَهِيمَ مَلَكُوتَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ ۞ فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ ٱلَّيْلُ رَءَا كَوْكُبا ۖ قَالَ هَاذَا رَبِّيٌّ فَلَمَّآ أَفَلَ قَـالَ لَآ أُحِبُّ ٱلْآفِلِينَ ۞ [الأنعام: ٧٥، ٧٦]، لِمَ؟ لأنه استدل بهذه الحركة على الحدوث، استدل بهذا التنقل على أنه آية لغيره، ﴿ فَلَمَّا رَءَا ٱلْقَمَرَ بَازِغَا ﴾ استدل بالقمر، ﴿ فَلَمَّا رَءَا ٱلشَّمْسَ بَازِغَةً ﴾ استدل بالشمس ؟ لأنها من المتغيرات، أما السموات والأرض فهي آيات، لكنها في الواقع عند الناظر ليست مما يدل دلالة ظاهرة واضحة على المراد عند مثل المسؤول هذا السؤال، مع كونها عند ذوي الفهم وذوي الألباب العالية آيات كما وصفها الله ﷺ في كتابه.

والشمس والقمر والليل والنهار متغيرات تقبل وتذهب، فهي آيات ودلالات على الربوبية، وهذه الأشياء لا يمكن أن تأتى بنفسها، لكن

<sup>=</sup> كما قال: إذا مضى عَلَمٌ منها بدا عَلَمٌ والآية العلامة». وانظر: القاموس المحيط (ص١٦٢٨)، ومختار الصحاح (ص١٥).

السماء ثابتة، الأرض ثابتة ينظر إلى هذه وهذه، وتلك متغيرات والتغير يثير السؤال، لِمَ ذهب؟ ولِمَ جاء؟ لِمَ أتى الليل؟ ولِمَ أتى النهار؟ لِمَ زاد الليل؟ ولِمَ نقص النهار؟ وهكذا فهي في الدلالة أكثر من دلالة المخلوقات، مع أن في الجميع دليلًا ودلالة؛ لهذا قال: (فَإِذَا قِيْلَ لَكَ: بِمَ عَرَفْتَ رَبَّك؟ فَقُلْ: بِيمَ عَرَفْتَ رَبَّك؟ فَقُلْ: بِيمَ عَرَفْتَ الله والعلم بالله، وكذلك بِآياتِه وَمَخْلُوقَاتِهِ)، فالآيات تدل على معرفة الله والعلم بالله، وكذلك المخلوقات تدل على العلم بالله والمعرفة بالله، لكن ما سمّاه آيات أخص مما سمّاه مخلوقات، وهذا جوابُ اعتراض قد اعترض به بَعْضُهم على الشيخ عَيَلَهُ في تفريقه بين الآيات والمخلوقات، وتفريقه رعاية لحال من يُعلَّم هذه الأصول، وهو تفريق دقيق مناسب.

قال: والدليل قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ٱلَّيْلُ وَٱلنَّهَارُ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ ﴾ أي مما يدل عليه دلالة واضحة ظاهرة بينة جلية الليل والنهار والشمس والقمر، فإن المتأمل إذا تأمل الليل والنهار، وجد هذا يدخل في هذا، وذاك يدخل في ذاك، وهذا يطول وذاك يقصر، وعلم أن الليل من حيث كونه ليلًا، والنهار من حيث كونه نهارًا، أنها أشياء لا يمكن أن تأتي بنفسها، بل هي مفعول بها.

وهنا سؤال: ظاهر الليل ما هو؟ الجواب: ذهاب الضوء.

وسؤال آخر: والنهار ما هو؟ الجواب: مجيء الضوء.

فالشمس أتت بضيائها فصار نهارًا، ولما ذهبت الشمس أتى القمر فصار ليلًا، هذا لا شك يدل على أنَ هذه الأشياء مفعول بها، وإذا كانت مفعولًا بها، فمَنْ الذي فعلها؟ الجواب سهل ميسور لأكثر الناظرين، بل لكل ناظر، ألا وهو: أن هذه تدل على أنها مُحْدَثةٌ، ولابد لها من مُحِدْثٍ، وأن

محدثها هو الذي خلقها وسيرها على هذا النحو الدقيق العجيب، وهو رب العالمين؛ لهذا قال في الآية الأخرى آية الأعراف: ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ اللهُ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ السَّوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ يُغْشِى النَّيْلَ النَّهَارَ يَطْلُبُهُ حَثِيثًا ﴾ [الأعراف: ٥٤]، ﴿ يُغْشِى النَّيْلَ ﴾ (١) أي: يجعل الليل غشاء للنهار، وقوله: ﴿ يَطْلُبُهُ ﴾ هذا يذهب وهذا يطلب الآخر، فمرة يأخذ الليل من النهار، ويجذبه جذبًا ويطلبه طلبًا حاثًا، ومرة النهار يأخذ ويطلب من الليل طلبًا حاثًا، والمُغَشِّي الجواب: هو الله عَنْ اللهُ عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله الله عَنْ الله عَنْ

قال ﷺ: ﴿ يُغْشِى الْيَّهَارَ يَطْلُبُهُ حَثِيثًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنَّجُومَ مُسَخَّرَتِ يِأَمْرِهِ ۚ أَلَا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْنُ تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الأعراف: ٥٤]، ذكر الربوبية في العالمين بعد ذكر هذه الأصناف من الآيات والمخلوقات.

ثم ذَكَرَ أَنَّ معنى الربوبية هو العبادة، والدليل قوله ﷺ: ﴿يَنَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ﴾، وهذه الآية فيها أمر وهو أول أمر في القرآن (٢)، وهو أمر بعبادة الله، قال ﷺ: ﴿اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ﴾ الرب وقعت عليه العبادة؛ لأنه مفعول به، اعبدوا ربكم، فالعابد هم الناس، والمعبود هو الرب.

فتلخص أن: الرب هو المعبود (٣)؛ لأنه قال الله : ﴿ اَعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ﴾ ، فالرب مفعول به ، وهنا سؤال: ما الذي فُعِل؟ الجواب: هو العبادة فصار

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الطبري (۸/ ۲۰۵)، وتفسير ابن كثير (۲/ ۲۲۱)، وتفسير القرطبي (۱/ ۲۲۱). (۲۲۱/۷).

<sup>(</sup>٢) قال الشيخ سليمان بن عبد الله -رحمهما الله-: «هذا أول أمر في القرآن، وهو الأمر بعبادته وحده لا شريك له والنهي عن الشرك»، انظر: تيسير العزيز الحميد شرح كتاب التوحيد (ص ٤٤)، والدرر السنية (١/٤٤٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: مجموع الفتاوي (٢٢/ ٣٩٨)، ومدارج السالكين (٣/ ٣٦٣).

معبودًا؛ ولهذا ساق الشيخ عَلَيْهُ عن ابن كثير عَلَيْهُ أن من فعل هذه الأشياء هو المستحق للعبادة ﴿ يَنَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللّلَهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللللّهُ اللللللللّهُ اللللللللللللللللل

فهذه أشياء من معاني ربوبيته، وقد سبق بيان أن الربوبية تستلزم الألوهية، وبهذا صارت الربوبية هنا في قوله كالله : ﴿اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ﴾ هي العبودية، والرب هو المعبود، والفاعل لتلك الأشياء هو المستحق للعبادة وحده دون ما سواه؛ لأنه وحده الذي خلق، وهو وحده الذي رزق، وهو وحده الذي جعل الأرض فراشًا، وهو وحده الذي جعل السماء بناء، وهو وحده الذي أنزل من السماء ماء، والخلق جميعًا لم يعملوا شيئًا من ذلك، فالمستحق للعبادة هو الذي فعل وخلق وصنع وبرأ وصور وأبدع تلك الأشياء.

وَأَنْوَاعُ الْعِبَادَةِ الَّتِي أَمَرَ اللَّهُ بِهَا: مِثْلُ الْإِسْلَامِ، وَالْإِيمَانِ، وَالْإِحْسَانِ وَمِنْهُ الدُّعَاءُ، وَالْخَوْفُ، وَالرَّجَاءُ، وَالتَّوَكُّلُ، وَالرَّغْبَةُ، وَالرَّهْبَةُ، وَالْإِسْتِعَانَةُ، وَالْاَلْتِعَانَةُ، وَالْاَسْتِعَانَةُ، وَالْاَلْمُ بِهَا كُلُّهَا لِلَّهِ وَالذَّلْبُ وَالنَّذُرُ، وَغَيْرُ ذَلِكَ مِنَ الْعِبَادَةِ اللَّتِي أَمَرَ اللَّهُ بِهَا كُلُّهَا لِلَّهِ تَعَالَى، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى، ﴿ وَاللَّالُهُ لِللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لِلَهُ فَلَا لَدُعُوا مَعَ اللَّهُ إِلَّالَ اللَّهُ لِللَهُ اللَّهُ الْمَالِكُ وَلَا لَاللَّهُ لِللَّهُ الْمَالِكُ وَلَا لَاللَّهُ لِللَّهُ لِللَّهُ اللَّهُ الْمَالِكُ لِللَّهُ اللَّهُ لِللَّهُ اللْعَلَى اللَّهُ الْمَالَالُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالِكُ اللَّهُ الْلَالُهُ لِللَّهُ اللَّهُ الْمَالَالُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالِلُونَ اللَّهُ الْمَالَالُ اللَّهُ الْمُعَالِقُ الْمُعَالِقُ الْمَالِقُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ الللّهُ اللّهُ الْمَالِقُولُ اللّهُ الْعَلَالَةُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللل

## الشرح:

لما تقرر أن الرب هو المعبود، كان من المناسب أن تُذكر أنواع العبادة التي يعبد الله على بها .

والعبادة عُرِّفت بعدة تعريفات فعُرِّفت بأنها : كُلُّ مَا أُمِرَ بِهِ مِنْ غَيْرِ اقْتِضَاءٍ عَقْلِيٍّ وَلَا اطِّرادٍ عُرْفِيِّ (١)، وهذا هو تعريف الأصوليين في كتبهم.

ومعنى ذلك أن الشيء الذي أُمر به من غير أن يقتضي العقل المجرد الأمر به، ومن غير أن يَطَّردَ به يسمى عبادة.

<sup>(</sup>۱) انظر: الفروع (۱/ ۱۱۱)، والمبدع (۱/ ۱۱۷)، ومؤلفات الإمام المجدد الشيخ محمد ابن عبد الوهاب ﷺ (۱/ ۹۰)، والدرر السنية (۲/ ۲۸۹، ۳۱۲).

<sup>«</sup>وقيل: العبادة كل ما كان طاعة لله أو قربة إليه أو امتثالا لأمره، ولا فرق بين أن يكون فعلا أو تركا. وقيل: كل ما كان طاعة لله ومأمورًا به فهو عبادة عند أصحابنا والمالكية والشافعية، وعند الحنفية العبادة ما كان من شرطها النية». انظر: المسودة (ص ٣٨). «وقيل: العبادة هو فعل المكلف على خلاف هوى نفسه تعظيما لربه».

انظر: التعريفات للجرجاني (١٨٩)، وانظر: التعاريف للمناوي (ص٤٩٨).

يفسر ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية كَلَهُ للعبادة في أول رسالته العبودية حيث قال: «الْعِبَادَةُ اسْمٌ جَامِعٌ لِكُلِّ مَا يُحِبُّهُ اللَّهُ وَيَرْضَاهُ مِنْ الْأَقْوَالِ وَالْأَعْمَالِ الظَّاهِرةِ وَالْبَاطِنَةِ»(١). وهذا التعريف مناسب؛ لأنه:

أولاً: أيسر في الفهم.

ثانياً: قريب المأخذ من النصوص.

فقوله: (الْعِبَادَةُ اسْمٌ جَامِعٌ) يجمع أشياء كثيرة، فهو جامع (لِكُلِّ مَا يُحِبُّهُ اللَّهُ وَيَرْضَاهُ)، كيف نصل إلى أن هذا العمل أو القول يحبه الله ويرضاه؟ الله وَيرضاه. الجواب: أن يكون مأمورًا به، أو مخبَرًا عنه بأن الله عِنْ يحبه ويرضاه.

ما أنواعها؟ قال: (مِنْ الْأَقْوَالِ وَالْأَعْمَالِ)؛ فهناك قول وعمل.

فإذًا العبادات تنقسم إلى:

\* عبادات قولية.

\* وعبادات عملية.

ليس ثمَّ قسم ثالث، فهي إما أن تكون قولية، وإما أن تكون عملية.

فقوله: (الظَّاهِرةِ وَالْبَاطِنَةِ) قد يكون القول ظاهرًا، وقد يكون باطنًا، وقد يكون باطنًا، وقد يكون العمل ظاهرًا، وقد يكون باطنًا.

فتحصل أن أنواع العبادات هي: الْأَقْوَالُ وَالْأَعْمَالُ الْتِي يُحِبُّهَا اللَّهُ وَيَرْضَاهَا.

<sup>(</sup>۱) انظر: مجموع الفتاوي (۱۰/۱٤۹).

والقول(١): قد يكون باللسان، وقد يكون بالجنان.

فيدخل في قول اللسان أعمال كثيرة مما أمر الله على به، مثل الذكر والتلاوة، وقول المعروف ونحو ذلك، هذه كلها من أنواع العبادات اللسانية.

**وقول القلب**: هو اعتقاده <sup>(۲)</sup>.

والعمل: عمل القلب وعمل الجوارح.

وهذه الأنواع التي ذكرها الشيخ كَلَيْهُ ممثلًا بعضها من الأقوال والأعمال بعضها ظاهر، وبعضها باطن، بعضها لساني، وبعضها عملي قلبي، وبعضها من عمل الجوارح.

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَنْهُ في مجموع الفتاوى (۷/ ۱۷۰ ، ۱۲/ ٤٧٢): «ويدخل في القول قول القلب واللسان وفي العمل عمل القلب والجوارح». وانظر: عدة الصابرين (ص۸۸).

<sup>(</sup>٢) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَنْهُ في مجموع الفتاوى (٢/ ٤٠ و ١٨٦٨، ١٧٢): «وأصل الإيمان قول القلب الذي هو التصديق»، وقال ابن القيم كَنْهُ في مدارج السالكين (١/ ١٠٠): «حقيقة الإيمان مركبة من قول وعمل والقول قسمان قول القلب وهو الاعتقاد». وانظر: الصلاة وحكم تاركها (ص٧٠)، والدرر السنية (١/ ٤٧٩).

التوكل كذلك من أعمال القلب التي ليست إلا لله، الخوف من أعمال القلب التي ليست إلا لله-أي خوف العبادة - خوف السر سيأتي إيضاحه إن شاء الله في موضعه، وكذلك: الرغبة، الرهبة، الإنابة، الخضوع، الذل- ذل العبادة - وخضوع العبادة، إلى آخره وسيأتي تفصيلها - إن شاء الله تعالى - .

هذه كلها من أعمال القلب وهي داخلة في أنواع العبادة.

الأعمال الظاهرة مثل: الاستغاثة؛ وهي طلب الغوث، وطلب الغوث: طلب ظاهر، مثل الاستعانة وهي طلب العون، هذه من الأعمال الظاهرة، الذبح أيضًا من عمل الجوارح، وكذلك النذر وهو قول اللسان وعمل الجوارح، ونحو ذلك.

فهذه العبادات التي مَثَّل بها، أراد أن يشمل تمثيله أقسام العبادات القولية، والعملية، الظاهرة والباطنة، يجمعها جميعًا أنها عبادات.

والعبادة لا تصلح إلا لله على العبادة الظاهرة أو الباطنة القلبية أو اللسانية ، أو التي موردها الجوارح ، فهي لا تصلح إلا لله ، فمن صرف شيئًا منها لغير الله فقد توجه بالعبادة لغير الله منافيًا لما قال الله على : ﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُم ﴾ [البقرة: ٢١] ، ومنافيًا لإقراره بأن معبوده هو الله على ، إذا أقر العبد بأن قوله : من ربك ؟ يعني من معبودك ؟ وأن الله على قال : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُم ﴾ ، أي وحده دون ما سواه ، فإنه إذا توجه بشيء من هذه الأنواع لغير الله على كان متوجهًا بالعبادة لغير الله ، وذلك هو الشرك .

قال على المستجد الله فكر تدعوا مع الله أحدًا الله الدن الما احدًا ، لا دعاء مسألة ، ولا دعاء عبادة : ﴿ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ اللهِ أَحَدًا ﴾ أي لا تعبدوا مع الله أحدًا ، ﴿ وَأَنَّ الْمَسَجِدَ لِللهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ اللهِ أَحَدًا إِلَى ﴾ ، هذا نهي أن ندعو أحدًا مع الله على ، أي أن يعبدوا أحدًا مع الله على ، وإذا كان الدعاء هنا بمعنى دعاء المسألة فيكون معنى الآية : وأن المساجد لله فلا تسألوا سؤال عبادة مع الله أحدًا ، ولفظ ﴿ تَدْعُوا ﴾ يشمل : دعاء العبادة ودعاء المسألة ، فهذه الآية دليل على وجوب إفراد الله عن بالعبادة .

فإن قال قائل حين الاستدلال بها: إن الدعاء هنا هو دعاء المسألة، وغيره من أنواع العبادة التي تزعمون من الذبح والنذر ومن الاستغاثة

<sup>(</sup>١) سبق تخریجه (ص٣٥).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه (ص٣٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود (١٩٤٩)، والترمذي (٨٨٩، ٨٩٠) والنسائي في الكبرى (٢/ ٤٢٤، ٥٣) أخرجه أبو داود (١٩٤٩)، والترمذي (٢/ ٣٠٩)، من حديث عبد الرحمن بن بعمر الديلي ﷺ.

والاستعاذة ونحو ذلك أنها لا تدخل في النهي في هذه الآية.

فيكون جوابُك: أن الدعاء في القرآن جاء بمعنيين، جاء ويراد به العبادة، وجاء ويراد به المسألة. فمثلًا في قوله على : ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ اَدْعُونِ اَسْتَجِبُ لَكُو إِنَّ اللّذِيكَ يَسْتَكُمُ وُونَ اَسْتَجِبُ لَكُو إِنَّ اللّذِيكَ يَسْتَكُمُ وُونَ اللّغبادة؛ لأنه قال: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ الْمَعُونِ اَسْتَجِبُ لَكُو إِنَّ اللّذِيكَ يَسْتَكُمُ وَمَا العبادة؛ لأنه قال: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ الْمَعُونِ اَسْتَجِبُ لَكُو إِنَّ اللّذِيكَ يَسْتَكُمُ وَمَا عَبَادَقِيكَ ، وكذلك في قوله عَلَى مخبرًا عن قول إبراهيم على : ﴿ وَأَعْتَرِلُكُمْ وَمَا يَلْعُونَ مِن دُونِ اللّهِ وَأَدْعُوا رَبِي عَسَى آلًا اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

وقد أُورد على أئمتنا -رحمهم الله تعالى- حين قرروا التوحيد في مقالهم وفي كتبهم- أن هذه الآية إنما هي دليل للمسألة، وأما غيرها مما تَدَّعون أنه عبادة وأن هذه الآية فيها نهي عنه كالذبح والنذر ونحو ذلك أنه لا يدخل في الآية.

فكان الجواب: أن الدعاء نوعان:

<sup>\*</sup> دعاء عبادة.

<sup>\*</sup> ودعاء مسألة.

هذا يأتي في القرآن وذاك أيضًا يأتي في القرآن، والآية تشمل النوعين؛ لأن الدعاء إذا كان في القرآن يأتي تارات لهذا وتارات لهذا، فتحديده في هذه الآية بأحد النوعين ونفي النوع الآخر، هذا نوع تحكم وهو ممتنع.

CARCEAR CARC

## فَمَنْ صَرَفَ مِنْهَا شَيْئًا لِغَيْرِ اللَّهِ فَهُوَ مُشْرِكٌ كَافِرٌ.

وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَمَن يَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَىهًا ءَاخَرَ لَا بُرُهَكَنَ لَهُ بِهِ، فَإِنَّمَا حَسَابُهُ عِندَ رَبِّهِ ۚ إِنَّـٰهُ لِا يُفْلِحُ الْكَنفِرُونَ ۞ [المؤمنون:١١٧].

وَفِي الْحَدِيِثِ: «الدُّعَاءُ مُخُّ العِبَادَة»<sup>(١)</sup>.

والدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِ آَسْتَجِبُ لَكُوْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكُمُ وَنَ عَنْ عِبَادَقِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ [غافر: ٦٠].

# الـشـرح:

هذه صلة لما سبق بيانه من أن العبادة حق لله قين ، وأن كل معبود سوى الله قين فإن عبادته بغير الحق ، وأنها بالباطل والظلم والطغيان والجور والتعدي من الخلق ، فالله قين هو الذي يستحق العبادة وحده دون ما سواه من خلقه .

وبعد أن ذكر أنواع العبادات التي موردها اللسان والقلب والجوارح، قال كَلْهُ: (فَمَنْ صَرَفَ مِنْهَا شَيْئًا لِغَيْرِ اللَّهِ فَهُوَ مُشْرِكُ كَافِرٌ. وَاللَّالِيلُ قَوْلُهُ قَالَى: ﴿وَمَن يَدِّعُ مَعَ اللَّهِ إِلَاهًا ءَاخَرَ لَا بُرْهَانَ لَهُ بِهِ فَإِنَّمَا حِسَابُهُ عِندَ رَبِّهِ إِلَى اللَّهِ إِلَى اللَّهِ إِلَى اللَّهِ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عِندَ رَبِّهِ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَمَا اللَّهُ إِلَى اللَّهُ ال

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه (ص٣٥).

والتنديد يعني (1): أن يُجعل لله مِثْل للاستحقاق، استحقاق التوجه، استحقاق العبادة، إذا جُعل لله ند، إما بالقول، أو بالعمل، فذلكم هو الشرك، وكل نوع من هذه الأنواع، وغيرُها من الأنواع التي تدخل في مسمى العبادة، صرْفها لغير الله عِنْ شرك أكبر يُخرج من الملة، وصاحبه مشرك كافر؛ إما الكفر الظاهر، وإما الكفر الظاهر والباطن معًا.

وهذا الذي ذكره وبرهن له بقوله ﷺ: ﴿وَمَن يَدْعُ مَعَ اللّهِ إِلَىهَا ءَاخَر لَا بُرْهَكَنَ لَهُ بِهِ ﴾ هذا بيان لحقيقة مَنْ دُعِيَ مُع الله ﷺ، وقوله ﷺ هنا: ﴿لَا بُرْهَكَنَ لَهُ بِهِ ﴾ هذا الإله الآخر أيَّ إله مع الله ﷺ، قال ﷺ: ﴿وَمَن يَدِّعُ مَعَ اللّهِ إِلَىهَا ءَاخَرَ ﴾ هذا الإله الآخر أيَّ إله كان، وهذا الداعي منعوت بأنه لا برهان له بما فعل، ولا دليل، وإنما فعل ما فعل من دعوة غير الله بتعديه، وقوله ﷺ: ﴿لَا بُرْهَكَنَ لَهُ بِهِ ﴾ ليس مفهومه أن ثم دعوة لغير الله هي دعوة بغير برهان "

<sup>(</sup>۱) قال ابن منظور في لسان العرب (۳/ ٤٢٠): «الأنداد: جمع ند بالكسر، وهو مثل الشيء الذي يضاده في أموره ويناده أي يخالفه، ويريد بها ما كانوا يتخذونه آلهة من دون الله تعالى، وفي التنزيل العزيز: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَن يَنَّفِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمُ كَحُسَبِ اللَّهِ قَالِدَة: ١٦٥]».

وقال الطبري في تفسيره (١/ ١٦٣): «والأنداد جمع ند والند العدل والمثل». وانظر: تفسير البغوي (١/ ٥٥)، وتفسير ابن كثير (١/ ٥٩)، وفتح الباري (١٣/ ٤٩١).

<sup>(</sup>٢) قال الشيخ محمد الأمين الشنقيطي كَلَفَهُ في أضواء البيان (٣٦٤/٥): "ولا خلاف بين أهل العلم أن قوله هنا: ﴿لَا بُرْهَنَ لَهُ بِهِ ﴾ لا مفهوم مخالفة له، فلا يصح لأحد أن يقول: أما من عبد معه إلها آخر له برهان به فلا مانع من ذلك، لاستحالة وجود برهان على عبادة إله آخر معه، بل البراهين القطعية المتواترة دالة على أنه هو المعبود وحده على ولا يمكن أن يوجد دليل على عبادة غيره البتة »، وانظر: تفسير البيضاوي وحده على الفتاوى (٧/ ٢١).

والدليل على أن دعوة غير الله على كفر: قوله على في الآية نفسها ﴿ إِنَّـ مُم لَا يُفْلِحُ وَالدَّلِيلُ عَلَى أَن دعاء غير الله -كما أنه شرك - إذ دُعي إله آخر مع الله على فهو كفر؛ لأنه قال على: ﴿ إِنَّـ مُم لَا يُفْلِحُ ٱلْكَنِفِرُونَ ﴾.

والشرك أقسام، والعلماء يُقَسِّمُون الشرك باعتبارات مختلفة.

- \* فتارة يُقسم الشرك إلى: شرك ظاهر وشرك خفي (١).
  - \* وتارة يُقسم الشرك إلى: شرك أكبر وشرك أصغر.
    - \* وتارة يُقسم إلى: شرك أكبر وأصغر وخفى (٢).

وهذه تقسيمات معروفة عند العلماء، وكل تقسيم باعتبار، وهي تلتقي في نتيجة كل قسم والتعريف، لكنه اختلاف في التقسيم باعتبارات مختلفة.

فمثلًا: مَنْ يقسمون الشرك إلى ظاهر وخفي، أي إلى جلي وخفي (٣):

فيكون الجلي منه ما هو أصغر ومنه ما هو أكبر، الجلي الظاهر الذي يُحَس، مثل الذبح لغير الله، والنذر لغير الله فهذا جلي، هذا من نوع الشرك

<sup>(</sup>۱) ومن ذلك قول ابن القيم كلفة في مدارج السالكين (۱/ ۲۸۲): "وشركهم قسمان: شرك خفي، وشرك جلي، فالخفي قد يغفر، وأما الجلي فلا يغفره الله تعالى إلا بالتوبة منه، فإن الله لا يغفر أن يشرك به».

وانظر: الاستقامة (١/ ٢٦٦، ٣٩٤)، وفتح الباري (١١/ ٢٧٠)، ومجموع الفتاوى (١١/ ٤٧٨)، ومجموع الفتاوى (١٧/ ٤٥٨)، ومجموع مؤلفات الشيخ محمد بن عبد الوهاب ﷺ - قسم فتاوى ومسائل - المسألة الثانية عشرة (٢/ ٣٢).

<sup>(</sup>٢) قال الإمام المجدد الشيخ محمد بن عبد الوهاب ﷺ: «واعلم أن ضد التوحيد الشرك وهو ثلاثة أنواع شرك أكبر وشرك أصغر وشرك خفي»، انظر: الدرر السنية في الأجوبة النجدية (٢/ ٦٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: مجموع فتاوي ومقالات متنوعة لسماحة الشيخ عبد العزيز بن باز تَنْهُ (١/٤٧).

الأكبر، كذلك الاستغاثة بغير الله فيما لا يقدر عليه إلا الله هذه من نوع الشرك الجلي الأكبر، أما الحلف بغير الله ﷺ شرك فهو جلي ولكنه أصغر.

قَسِيمُه الشرك الخفي منه ما هو أكبر كشرك المنافقين، فإن شركهم خفي لم يظهروه وإنما أظهروا الإسلام، فما قام في قلوبهم من التنديد والشرك صار خفيًا؛ لأنهم لم يُظهروه، فهو شرك خفي ولكنه أكبر، وهناك شرك خفي أصغر مثل يسير الرياء، فإن كان الرياء كاملًا كان ذلك شركًا أكبر كشرك المنافقين (١)، وإن كان يسيرًا كتصنُّع المرء للعبادة لمخلوق مثله لغير الله، فهذا إذا كان يسيرًا فإنه شرك أصغر خفي. هذا نوع من أنواع التقاسيم.

بعض العلماء يقول: الشرك قسمان أكبر وأصغر:

فإذا كان أكبر: قَسم الأكبر إلى جلي وخفي.

وقسم الأصغر إلى جلي وخفي.

والأوضح أن يقسم إلى ثلاثة إلى أكبر وأصغر وخفي:

\* ويكون الخفي مثلَ يسير الرياء.

\* والأصغر مثل الحلف بغير الله، وتعليق التمائم ونحو ذلك.

\* والأكبر مثل: الذبح والنذر والاستغاثة و دعاء غير الله ﷺ.

<sup>(</sup>۱) قال الشيخ سليمان بن عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب-رحمهم الله- معلقًا على كلام ابن القيم كَنَّهُ في تعريف الشرك الأصغر: «ففسر الشرك الأصغر باليسير من الرياء فدل على أن كثيره أكبر»، انظر: تيسير العزيز الحميد شرح كتاب التوحيد ص (٤٧٢).

هذه تقسيمات للشرك قد تجد هذا أو ذاك في كلام طائفة من أهل العلم، لكن كلها محصلها واحد، وإنما التقسيم باعتبارات، وهي ملتقية في التعريف وفي النتيجة.

مُراد الشيخ كَلَّهُ هاهنا بقوله: (فَمَنْ صَرَفَ مِنْهَا شَيْنًا لِغَيْرِ اللَّهِ فَهُوْ مُشْرِكُ كَافِرٌ) يريد الشرك الأكبر الذي يُخرج من الملة، فكل شيء صح عليه قيد العبادة فإن صرفه لغير الله، أي التوجه به والتعبد به لغير الله فهذا كفر، مثل نداء الموتى، أو نداء الغائبين، أو خوف السر، أو الذبح لغير الله، أو النذر لغير الله، أو الاستعانة بالأموات، أو أنواع الطلب المختلفة من الاستعانة ونحوها، أو بعض أعمال القلوب مثل الاستعاذة ونحو ذلك. هذه كلها أنواع للعبادات بعضها في القلب وبعضها للجوارح، جميعها من توجه بشيء منها لغير الله فهو مشركُ الشركَ الأكبر الذي يخرج من الملة.

برهان ذلك قوله على: ﴿ وَمَن يَدُعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَـٰهَا ءَاخَرَ ﴾، وقد سبق بيان الدعاء في القرآن، وأنه قد يكون دعاء مسألة، وقد يكون دعاء عبادة، فإذا لم يكن في الدليل قرينة تحدد أحد المعنيين، حُمل على المعنيين جميعًا ؛ لأن حمل النص على أحد المعنيين دون دليل وبرهان تحكم في النص وذلك لا يجوز.

قال كَلَنْهُ: (وفي الحديث: «الدُّعَاءُ مُخُّ العِبَادَة» مخ العبادة: لبُّها وجوهرها وهو كما جاء في الحديث الآخر الصحيح؛ حديث النعمان وَ الحَيْنَةُ: «الدُّعَاءُ هُوَ الْعِبَادَةُ» (١) ، وكما قال عَنْهُ: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ الْمُعُونِ ٓ أَسْتَجِبُ لَكُوْ ﴾ .

#### EXTRE CXTRE

سبق تخریجه (ص٣٥).

# وَدَلِيلُ الْخَوْفِ: قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنهُم مُّؤَمِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٨٥].

### الـشـرح:

بعد ذلك شرع المؤلف -رحمه الله تعالى وأجزل له المثوبة - في بيان أدلة كون تلك المسائل التي ذكر من العبادات؛ كالخوف، و الرجاء، والرغبة، والرهبة، والخشوع، والتوكل، والذبح والنذر إلى آخره.

فكأنَّ قائلًا قال: ما الدليل على أن هذه من العبادات التي من صرَفها لغير الله على عَلَمُ على نوعين: الله على غلم على نوعين:

الأول: أن يستدل بدليل يُثبت كون تلك المسألة من العبادة، فيثبت كون الخوف من العبادة، ويثبت كون الرجاء من العبادة، فإذا ثبت كونه من العبادة استدل بالأدلة السابقة كقوله على المسابقة كقوله المسابقة كقوله المسابقة كقوله العبادة السندل بالأدلة السابقة كقوله المسابقة كقوله العبادة العبادة العبادة العبادة العبادة العبادة العبادة العبادة لغير الله فهو مشرك.

إذًا النوع الأول متركب من شيئين:

الأول: أن يُقام الدليل على أن هذه المسألة من العبادة أي على أن الخوف من العبادة، والرجاء من العبادة.

الثاني: فإذا استقام الدليل والاستدلال على أن هذه المسألة من العبادة استدللت بالأدلة العامة على أن من صرف شيئًا من العبادة لغير الله فهو مشرك.

الثاني: خاص، وهو أن كل نوع من تلك الأنواع له دليل خاص، يُثبت أن صرفه لغير الله على شرك، وأنه يجب إفراد المولى على بذلك النوع من أنواع العبادة.

وهذا مما ينبغي أن يتنبه له طالب العلم في مقامات الاستدلال؛ لأن تنويع الاستدلال عند الاحتجاج على الخرافيين والقبوريين وأشباههم مما يقوي الحجة. فتُنوِّع الاستدلال مرة بأدلة مجملة، ومرة بأدلة مفصلة، ومرة بأدلة عامة، ومرة بأدلة خاصة حتى لا يُتوهَّم أنه ليس ثَمَّ إلا دليل واحد يمكن أن ينازع المستدل به الفهم، فإذا نوعتها صارت الحجة أقوى، والبرهانُ أجلى.

ثم بدأ الشيخ كُنَهُ في ذكر هذه الأدلة وبعضها من النوع الأول، وبعضها من النوع الثاني. فقال كُنَهُ: (دَلِيلُ الْخَوْفِ)، أي دليل كون الخوف عبادة: (قوله تعالى: ﴿ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنهُم مُّؤَمِنِينَ ﴾، فهذا الدليل على أن الخوف من غير الله منهي عنه، وأن الخوف من الله على مأمورٌ به، قال على ﴿ فَلَا تَخَافُوهُمْ ﴾ نهى عن الخوف من غير الله، ثم قال: ﴿ وَخَافُونِ ﴾، وهذا أمر بالخوف من الله على المنافوف من الله على المنافوف من الله على أمر بالخوف منه فإنه يصدق على الخوف إذن تعريف العبادة؛ لأنه إذ أمر بالخوف منه فمعنى ذلك أن الخوف منه محبوب له مرضي عنده، فيصدق عليه تعريف شيخ الإسلام كُنَهُ للعبادة أنها: اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه. وما دام أن الله على أمر به فمعناه أنه يحبه؛ لأنه إنما يأمر شرعًا بما يحبه ويرضاه.

وفي هذه الآية دليل من النوع الثاني؛ وهو أن الخوف يجب أن يفرد به الله على قال هنا: ﴿وَخَافُونِ إِن كُننُمُ مُؤْمِنِينَ﴾، فجعل حصول الإيمان مشروطًا

بالخوف منه على (١). وهذا فيه دليل على إفراد الله على بهذا النوع من الخوف.

وهذا الخوف الذي يجب إفراد الله على به، ومن لم يفرد الله على به فهو مشرك كافر هو نوع من أنواع الخوف وليس كل أنواع الخوف، وهو أن يخاف غير الله على بما لا يقدر عليه إلا الله على ، وهو المسمى عند العلماء خوف السر(٢) ؛ وهو أن يخاف أن يصيبه هذا المخوف منه بشيء في نفسه – في نفس ذلك الخائف – كما يصيبه الله على بأنواع المصائب من غير أسباب ظاهرة ، ولا شيء يمكن الاحتراز منه ، فإن الله على له الملكوت كله ، وله الملك وهو على كل شيء قدير ، بيده تصريف الأمر ، يرسل ما يشاء من الخير ، و يمسك ما يشاء من الخير ، يرسل المصائب ، وكل ذلك دون أسباب يعلمها العبد ، وقد يكون لبعضها أسباب ، لكن هو في الجملة من دون أسباب يمكن للعبد أن يعلمها ، يموت هذا ، ينقضي عمر ذاك ، وهذا موت صغيرًا ، وذاك يموت كبيرًا ، هذا يأتيه مرض ، وذاك يصيبه بلاء في ماله ونحو ذلك ، فالذي يفعل هذه الأشياء هو الله على ، فيُخاف من الله على الله ونحو ذلك ، فالذي يفعل هذه الأشياء هو الله على ، فيُخاف من الله على الله ونحو ذلك ، فالذي يفعل هذه الأشياء هو الله على ، فيُخاف من الله على الله ونحو ذلك ، فالذي يفعل هذه الأشياء هو الله على ، فيُخاف من الله على الله ونحو ذلك ، فالذي يفعل هذه الأشياء هو الله على اله

<sup>(</sup>۱) قال ابن القيم كَنَّةَ في طريق الهجرتين (ص٤٢٢، ٤٢٣): "فجعل الخوف منه شرطا في تحقيق الإيمان، وإن كان الشرط داخلا في الصيغة على الإيمان فهو المشروط في المعنى، والخوف شرط في حصوله وتحققه، وذلك لأن الإيمان سبب الخوف الحاصل عليه، وحصول المسبب شرط في تحقق السبب؛ كما أن حصول السبب موجب لحصول مسببه، فانتفاء الإيمان عند انتفاء الخوف انتفاء للمشروط عند انتفاء شرطه، وانتفاء الحوف عند انتفاء الإيمان انتفاء للمعلول عند انتفاء علته فتدبره». وانظر: مجموع الفتاوى (١/ ٥٧)، وتيسير العزيز الحميد شرح كتاب التوحيد ص (٤٢٩).

<sup>(</sup>۲) انظر: تيسير العزيز الحميد شرح كتاب التوحيد ص(۲۱، ۲۲۵، ۲۲۵)، ومجموع مؤلفات الشيخ محمد بن عبد الوهاب كلفه – قسم الرسائل الشخصية – الرسالة السابعة (۳/ ۲۷)، والدرر السنية في الأجوبة النجدية (۱/ ۵۲۷).

خوف السرأن يصيب العبد بشيء من العذاب في الدنيا أو في الآخرة.

والمشركون يخافون آلهتهم خوف السر أن يصيبهم ذلك الإله، وذلك السيد أو الولي كما يصيبهم الله على بالأشياء، فيقع في قلوبهم الخوف من تلك الآلهة من جنس الخوف الذي يكون من الله على، يوضح ذلك أن عُبّاد القبور وعُبّاد الأضرحة وعُبّاد الأولياء يخافون أشد الخوف من الولي أن يصيبهم بشيء إذا تُنقّص الولي، أو إذا لم يُقَم بحقه.

وقد حُكِيَ لي في ذلك حكاية من أحد طلبة العلم، أنه كان مجتازًا مرة مع سائق سيارة أجرة ببلدة (طنطا) المعروفة في مصر التي فيها قبر البدوي؛ والبدوي عندهم معظم، ويعطونه من الأوصاف بعض ما لله عن فلما اجتازا بالبلدة أتى صغير متوسط في السن يسأل صَدقة، فأعطاه شيئًا، فحلف له بالبدوي أن يعطيه أكثر، وكان من العادة عندهم أنه من حلف له مثل ذلك فلا يمكن أن يرد فلا بد أن يعطي؛ لأنه يخاف أن لا يقيم لذلك الولي حقه، فقال هذا -وهو من طلبة العلم والمتحققين بالتوحيد -: هات ما أعطيتك. فظن ذلك أنه يريد أن يعطيه زيادة، فأخذ ما أعطاه وقال: لأنك أقسمت بالبدوي فلن أعطيك شيئًا؛ لأن القسم بغير الله شرك.

هذا مثال للتوضيح ليس من باب القصص ولكنه يُوضِح المراد من خوف السر وضوحًا تامًا.

سائق الأجرة علاهُ الخوف في وجهه، ومضى سائقًا وهو يقول: اسْتُر اسْتُر، اسْتُر اسْتُر، فسأله ذاك قال: تخاطب من؟ قال: أنت أهنت البدوي، وأنا أخاطبه-أي أدعوه-بأن يستر، فإن لم يستجب ليَّ، فإننا نستحق مصيبة، وسيرسل علينا البدوي مصيبة؛ لأننا أهناه. وكان في قلبه خوف بحيث أنه مشى أكثر من مئة كيلو ولم يتكلم إلا بـ (اسْتُر، اسْتُر)، يقول: فلما وصلنا سالمين معافين توجهت له، فقلت: يا فلان أين ما زعمت؟ وأين ما ذكرت من أن هذا الإله الذي تألهونه سيفعل ويفعل؟ فتنفس الصعداء وقال: أصل السيد البدوي حليم!!!

وقال على مخبرًا عن قول قوم هود حيث قالوا لهود عليه : ﴿إِن نَقُولُ إِلَّا الْمَعْنُ مَالِهَ تِسُوبً وَاللَّهِ الْمَا عندهم صيب الْمَتْنَ مِلْوَةٍ ﴾ [هود: ٥٤]، فهم خافوا الآلهة؛ لأنها عندهم صيب بسوء، وكان قولهم هذا على حد زعمهم أن يخاف هذا من الآلهة أن تصيبه بسوء، أي بمصيبة في نفسه فاختل عقله، أو اختلت جوارحه أو نحو ذلك، هذا النوع من الخوف هو الذي إذا صرف لغير الله عمل فهو شرك أكبر.

وهناك أنواع من الخوف(١):

الأول: خوف جائز-وهو الخوف الطبيعي-: أن يخاف من الأسباب

<sup>(</sup>١) انظر: تيسير العزيز الحميد شرح كتاب التوحيد (ص٤٢٥، ٤٢٦).

العادية التي جعل الله فيها ما يخاف ابن آدم منه؛ كأن يخاف من النار أن تحرقه، أو يخاف من السبع أن يعدو عليه، أو من العقرب أن تلدغه، أو يخاف من ذي سلطان غشوم أن يعتدي عليه ونحو ذلك، هذا النوع خوف طبيعي من الأشياء، لا يُنقص الإيمان؛ لأنه مما جبل الله على الخلق عليه.

الثاني: الخوف الشركي، وهذا شرك أكبر.

الثالث: الخوف المحرم: وهو أن يخاف من الخلق في أداء واجب من واجبات الله، يخاف من الخلق في أداء الصلاة، يخاف إن قام للصلاة من مجلس يقطنه كثيرون أن يعاب، فإذا خاف هذا الخوف، فإن هذا الخوف يكون محرمًا، وفي مثله نزل قوله وله الله الله المنا والله محرمًا، وفي مثله نزل قوله والمنا وقالوا حسبنا الله ويعم الناس قد جَمعوا لكم فأخشوهم فرادهم إيمننا وقالوا حسبنا الله ويعم الوكيل الاعمران:١٧٥]، وفي قوله والله في المواجب أن يُجاهدوا، فإذا خافوهم ومنعهم مؤمنين المنا المواجب أن يُجاهدوا، فإذا خافوهم ومنعهم فرانه عمران:١٧٥]؛ لأن الواجب أن يُجاهدوا، فإذا خافوهم ومنعهم فونه في الشرع خوفهم من أداء ذلك الواجب، فهذا خوف ليس مأذونًا به في الشرع وإنما هو من تَسْويل الشيطان كما قال في الرعمران:١٧٥]، هذا النوع من الخوف محرم لا يجوز؛ لأن فيه تفويت فريضة من فرائض الله لأجل الخوف، محرم لا يجوز؛ لأن فيه تفويت فريضة من فرائض الله لأجل الخوف، خاف من غير الله لكنه ليس خوف السر، وإنما هو خوف ظاهر، وهذا محرم من المحرمات (١٠).

<sup>(</sup>۱) قال الإمام المجدد الشيخ محمد بن عبد الوهاب ﷺ: "وأما خوف المخلوق، فالمراد به: الخوف الذي يحملك أن تترك ما فرض الله عليك، وتفعل ما حرم الله عليك، خوفًا من ذلك المخلوق، وأما: الرجاء فلعل المراد: الذي يخرج العبد عن التوكل =

هذه أقسام ثلاثة مشهورة، وبها تجمع مسائل أقسام الخوف، والشركي منه وما ليس بشركي، وهذه المسألة مما يكثر فيها اضطراب طلاب العلم؛ لأنه ليس عندهم ضبط للخوف الذي يحصل به-إن صُرف لغير الله على الشرك الذي يوصف مَنْ قام به أنه مشرك، أيُّ خوف هذا؟ هو خوف السِّر، ووصفه وضبط حاله هو ما سبق، فليكن طالب العلم منه على ذكر وبينة في فهمه لهذه المسألة العظيمة: الخوف عبادة قلبية موردها القلب، قد يظهر أثره على الجوارح.

CAC CAR CAR

<sup>=</sup> على الله والثقة بوعده، وكل هذه الأمور كثيرة جدا. وأما قولك: هل المراد به الشرك الأصغر، أو الأكبر؟ فهذا يختلف باختلاف الأحوال، وقد يتصنع لمخلوق فيخافه أو يرجوه، فيدخل في الشرك الأصغر، وقد يتزايد ذلك ويتوغل فيه حتى يصل إلى الشرك الأكبر». انظر: الدرر السنية (٢/ ١٥١).

٨٥

وَدَلِيلُ الرَّحَاءِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ فَنَ كَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِّهِ عَلَا عَمَلًا عَمَلًا صَلَاً وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ [الكهف:١١٠].

# الـشـرح:

الرجاء أيضًا عبادة قلبية حقيقتها الطمع والرغبة بالحصول على شيء مرجو<sup>(۱)</sup>، يرجو أن يحصل على هذا الشيء، وهو على أنواع:

النوع الأول: إن كان الرجاء لشيء ممن يملك ذلك الشيء فإن هذا رجاءٌ طبيعي، كأن أرجو أن تحضر؛ لأنه يمكنك أن تحضر، أو أرجوك أن تفعل ويمكنك أن تفعل، فهذا الرجاء ليس هو رجاء العبادة.

<sup>(</sup>١) قال ابن منظور في لسان العرب (٢١٤/ ٣٠٩): "الرَّجَاءُ من الأَمَلِ: نَقِيضُ اليَأْسِ»، وقال المناوي في التعاريف (ص ٣٥٦): "الرجاء: ترقب الانتفاع بما تقدم له سبب ما، ذكره الحرالي، وقال ابن الكمال: لغةً: الأمل، وعرفًا: تعلق القلب بحصول محبوب مستقبلا. وقال الراغب: ظنٌ يقتضي حصول ما فيه مسرة».

<sup>(</sup>٢) قال الشيخ سليمان بن عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب -رحمهم الله-: «الرجاء فيما لا يقدر عليه إلا الله من يدعو الأموات أو غيرهم راجيا حصول مطلوبه من جهتهم فهذا شرك أكبر». انظر: تيسير العزيز الحميد شرح كتاب التوحيد (ص٢٤).

فالرجاء منه ما هو رجاء عبادة، ومنه ما ليس من العبادة، والمقصود ها هنا هو رجاء العبادة.

قال عَن ﴿ فَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدُا ﴾ [الكهف: ١١٠]، هذا النوع من الرجاء امتدح الله على من قام به، قال على ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَلِحًا ﴾ فدل على أن هذا الرجاء ممدوحٌ مَنْ رجاهُ، وإذا كان قد مدحه الله على فهو مرضي عند الله على، فيصدق عليه حد العبادة من أنها: اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه، وهذا من نص هذه الآية داخل فيما يرضاه الله على بُل لأنه أثنى على من قام بذلك الرجاء.

وقوله هنا: ﴿فَنَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ ﴾، اللقاء فُسر بالملاقاة، وفُسر بالمعاينة، وفُسر برؤية الله ﷺ، أي: فمن يرجو ملاقاة الله ﷺ والرجوع اليه، أو فمن كان يرجو رؤية ربه؛ لأن اللقاء يحتمل هذا وذاك، وهما تفسيران مشهوران عن السلف(١).

#### CARCE CARC

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَلَفَه في مجموع الفتاوى (٦ / ٤٦١ – ٤٧٥): «أما اللقاء فقد فسره طائفة من السلف والخلف بما يتضمن المعاينة والمشاهدة بعد السلوك والمسير، وقالوا: إن لقاء الله يتضمن رؤيته كَنَفَ، واحتجوا بآيات اللقاء على من أنكر رؤية الله في الآخرة من الجهمية؛ كالمعتزلة وغيرهم، وروى عن عبد الله بن المبارك أنه قال في قوله: ﴿فَمَن كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلَيْعَمَلُ عَمَلًا صَلِاحًا ولا يرائي، أو قال: ولا يخبر به أحدًا، وجعلوا اللقاء يتضمن معنيين:

أحدهما: السير إلى الملك.

والثاني: معاينته. وانظر: تفسير الطبري (١٦/ ٣٩)، وفتح الباري (١١/ ٣٥٩)، وحادي الأرواح (ص١٩٨).

وَدَلِيلُ التَّوَكُّلِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِن كُنتُم مُّؤَمِنِينَ ﴾ [المائدة: ٢٣]. وَقَوْلُهُ: ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسَّبُهُ ۚ ﴿ الطلاق: ٣].

### السرح:

التوكل أيضاً من العبادات القلبية (١)، وحقيقته أنه يجمع شيئين (٢): الأول: تفويض الأمر إلى الله على .

الثاني: عدم رؤية السبب بعد عمله.

والتفويض وعدم رؤية السبب شيئان قلبيان، فالعبد المؤمن إذا فعل السبب، وهو جزء بما تحصل به حقيقة التوكل، فإنه لا يلتفت لهذا السبب؛ لأنه يعلم أن هذا السبب لا يُحَصِّل المقصود، ولا يحصل المراد به وحده، وإنما قد يحصل المراد به وقد لا يحصل؛ لأن حصول المرادات يكون بأشياء منها:

\* السبب.

<sup>(</sup>۱) قال النووي كَلْنَهُ في شرحه على صحيح مسلم (۳/ ۹۱): «قال الإمام الأستاذ أبو القاسم القشيرى: اعلم أن التوكل محله القلب، وأما الحركة بالظاهر فلا تنافي التوكل بالقلب بعد ما تحقق العبد أن الثقة من قبل الله تعالى، فإن تعسر شيء فبتقديره، وإن تيسر فبتيسيره». وانظر: فتح الباري (۲/ ۸۲).

<sup>(</sup>٢) قال البيهقي كَلْفَهُ في شعب الإيمان (٢/ ٥٧): "وجملة التوكل تفويض الأمر إلى الله جل ثناؤه والثقة به". وقال الحافظ ابن حجر كَلَفَهُ في الفتح (٣/ ٣٨٤): "وإنما التوكل المحمود أن لا يستعين بأحد في شيء، وقيل: هو قطع النظر عن الأسباب بعد تهيئة الأسباب". وانظر: الروح لابن القيم ص (٢٥٤).

- \* صلاحية المحل.
- \* خلو الأمر من المضاد.

فتَم ثلاثة أشياء تحصل بها المرادات:

الأول: نعلم بِمَا خلق الله على خلقه عليه أن هذا السبب يُنتج المسبّب -النتيجة-.

الثاني: صلاحية المحل لقيام الأمر به؛ أي: الأمر المراد.

الثالث: خلو المحل من المضادله.

مثاله: الدواء، النبي ﷺ أمر بالدواء فقال: «تَدَاوَوْا عِبَادَ اللَّهِ»(١)، فالمسلم الموحديتناول الدواء باعتباره سببًا للشفاء، لكنه ليس علة وحيدة، بل لا يحصل الشفاء بهذا وحده، وإنما لابد من أشياء أخر، منها:

أن يكون المحل الذي هو داخل الإنسان-باطن متناول الدواء-صالحًا لقبول ذلك الدواء، وهذا معنى قولي: أن يكون المحل صالحًا.

أو يكون السبب هذا الذي عمل خاليًا من المعارض له، فقد يتناول شيئًا وفي البدن ما يفسد ذلك الشيء، فلا يصل إلى المقصود<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه (٣٤٣٦)، وأحمد في المسند (٤/ ٢٧٨)، وابن أبي شيبة في مصنفه (٥/ ٣١)، وابن حبان في صحيحه (٢٢٦/١٣)، والطبراني في الصغير (٢/ ٣٣٧)، والكبير (٤٦٤)، والحاكم في المستدرك (٤/ ٢٢٠)، من حديث أسامة بن شريك، وقال: (هذا حديث أسانيده صحيحة كلها على شرط الشيخين ولم يخرجاه).

<sup>(</sup>٢) قال ابن القيم صَنَّنَهُ في الجواب الكافي (ص٣): «هاهنا أمر ينبغي التفطن له وهو أن الأذكار والآيات والأدعية التي يستشفى بها ويرقى بها هي في نفسها نافعة شافية، =

ومنها – وهو الأعظم – أن يأذن الله على بأن يكون السبب مؤثرًا منتجا للمسبّب، وهذا يدل على أن فعل السبب ليس كافيًا في حصول المراد (١٠).

و من الأمثلة التي نُمثّلُ بها كثيرًا في هذا الباب غير مثال الدواء: رجل رام سفرًا على سيارة، فأعد العدة، وفعل أسباب السلامة جميعًا؛ من رعاية مثلًا للكابحات (الفرامل) ومن رعاية للإطارات ونحو ذلك، ففعل أسباب السلامة جميعًا، وسار على مهل، وفعل كل ما يمكنه أن يفعله، لكن هل هذا وحده يحصل السلامة؛ الجواب: لا يحصل السلامة بهذا وحده، فهناك من قد يكون معتديًا عليه، تأتيه سيارة كبيرة، -وبذل أسباب السلامة في طريقه، ويصاب بالمصيبة من جرّاء ذلك، فهو فعل ما يمكنه أن يفعله، لكن هناك أشياء بيد الله رسي تتم السلامة باجتماعها، وليس بهذا السبب الوحيد الذي عمله العبد. فلا يجوز للعبد أن يتخلى عن بذل السبب؛ لأن بذل السبب، ولهذا قال علماء بذل السبب، ولهذا قال علماء بذل السبب، ولهذا قال علماء

ولكن تستدعى قبول المحل وقوة همة الفاعل وتأثيره، فمتى تخلف الشفاء كان لضعف تأثير الفاعل، أو لعدم قبول المحل المنفعل، أو لمانع قوي فيه يمنع أن ينجح فيه الدواء؛ كما يكون ذلك في الأدوية والأدواء الحسية، فإن عدم تأثيرها قد يكون لعدم قبول الطبيعة لذلك الدواء وقد يكون لمانع قوي يمنع من اقتضائه أثره، فإن الطبيعة إذا أخذت الدواء لقبول تام كان انتفاع البدن به بحسب ذلك القبول».

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَنَّهُ: «ومن هنا يعرف أن السبب المأمور به أو المباح لا ينافى وجوب التوكل على الله في وجود السبب، بل الحاجة والفقر إلى الله ثابتة مع فعل السبب إذ ليس في المخلوقات ما هو وحده سبب تام لحصول المطلوب؛ ولهذا لا يجب أن تقترن الحوادث بما قد يجعل سببا إلا بمشيئة الله تعالى، فإنه ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن، فمن ظن الاستغناء بالسبب عن التوكل فقد ترك ما أوجب الله عليه من التوكل وأخل بواجب التوحيد». انظر: مجموع الفتاوى (۱۸/ ۱۷۹).

التوحيد من أئمة السلف فمن بعدهم (١): الالتفات إلى الأسباب قدح في التوكل، وقدح في التوحيد، ومحو الأسباب أن تكون أسبابًا قدح في العقل، فإذا التفت القلب إلى السبب وأنه ينتج المسبب فهذا قدح في التوحيد، لهذا نقول: التوكل هو ما يجمع شيئين:

أولا: تفويض الأمر إلى الله عن الله عن الله عن هو الذي بيده الملك. الثاني: عدم رؤية السبب الذي فعل.

إذًا لابد من فعل السبب، ويقوم بالقلب عدم رؤية لهذا السبب أنه ينتج المقصود وحده، وإنما يعلم أنه جزء مما ينتج المقصود، والباقي على الله على ثم يفوض الأمر لله على، فهذا ينتج لك أن التوكل عبادة قلبية محضة؛ ولهذا صار صرفه لغير الله على شركًا، بمعنى أن يفوض الأمر لغير الله على؛ كما يقول بعض مشايخ الصوفية لبعض مريديهم: إذا أصبت بمصيبة فاذكرني فإني أخلصك منها. (اذكرني) أي يقوم بقلب ذلك المتذكّر ذلك المذكور، وإذا قام به فسيخلصه من ذلك الشيء، فمعناه أنه فوض الأمر إليه، وصار متوكلًا على غير الله على، وهذا هو حقيقة ما يفعله المشركون في الجاهلية ومن شابههم ممن بعدهم.

قال عَلَيْهُ: وَدَلِيلُ التَّوَكُّلِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُواْ إِن كُنْتُم مُّؤَمِنِينَ ﴾ ففي هذه الآية الأمر بالتوكل، وما دام أنه أمر به فهو عبادة؛ لأن العبادة ما أمر به من غير اقتضاء عقلي ولا اطراد عرفي، وما دام أنه أمر به فهو راض

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَلَنهُ: «الالتفات إلى الأسباب شرك في التوحيد، ومحو الأسباب أن تكون أسبابًا تغيير في وجه العقل، والإعراض عن الأسباب بالكلية قدح في الشرع» انظر: منهاج السنة النبوية (٥/ ٣٦٦)، ومجموع الفتاوى (٨/ ٧٠، ١٣٨).

له أن يُتوكل عليه، وهذا معنى كونه عبادة، ثم أيضًا في هذا الدليل أنه جعل التوكل شرط الإيمان، فقال على: ﴿وَعَلَى اللّهِ فَتَوَكَّلُوّا إِن كُنتُم مُّوّمِنِينَ﴾، فمعنى ذلك أنه لا يحصل الإيمان إلا بالتوكل على الله وحده. وأيضًا قدم الجارّ والمجرور فقال على الله وَ فَتَوَكَّلُوّا ﴾، وتقديم ما حقه التأخير في علم المعاني يفيد الحصر والقصر، أو يفيد الاختصاص، وهنا يفيدهما؛ يفيد الاختصاص، ويفيد القصر والحصر، فمعنى هذه الآية: ﴿وَعَلَى اللّهِ فَتَوَكَّلُوا ﴾ وتعديم على الله إن فَتَو مَعنى مؤمنين، والدليل في هذه الآية على الله إن كنتم مؤمنين، والدليل في هذه الآية مركب من نوعي الدليل اللذين سبق ذكرهما:

النوع الأول: إثبات أن هذا الأمر عبادة.

الثاني: إثبات أن هذه العبادة لا يجوز صرفها لغير الله على بدليل خاص، فهو المستفاد من قوله على: ﴿فَتَوَكَّلُوا إِن كُنتُم مُوَّمِنِينَ ﴾، وكذلك في قوله على: ﴿فَهَوَ حَسَّبُهُ ﴿ هذه الآية فيها الثناء على من يتوكل على الله، ففيها الدليل على أن التوكل على الله عمل يحبه الله ويرضاه، ومعنى ذلك أنه من أنواع العبادات، هذا هو توكل العبادة.

وهناك شيء آخر ليس من توكل العبادة، وهو التوكيل، وهو المعروف في باب الوكالة عند الفقهاء (١)، وكلت فلانًا في أمري، وكما جاء في

<sup>(</sup>۱) قال البهوتي في الروض المربع (۲/ ۲۳۹): «الوكالة بفتح الواو وكسرها التفويض، تقول: وكلت أمري إلى الله، أي: فوضته إليه، واصطلاحا استنابة جائز التصرف مثله فيما تدخله النيابة»، وقال المناوي في التعاريف (ص۲۱۷): «التوكيل إقامة الغير مقام نفسه في تصرف تملكه». وانظر: التعريفات للجرجاني (ص۹۷).

الحديث: «كَانَ عَلِيُّ بنُ أَبِي طَالِبِ ضَيَّة يَكْرَهُ الْخُصُومَة ، فَكَانَ إِذَا كَانَتْ لَهُ خُصُومَةٌ وَكُلَ فِيهَا عَقِيلَ بْنَ أَبِي طَالِبٍ (١) هذا من باب الوكالة ، وهو شيء آخر غير التوكل ، التوكيل والوكالة بأب آخر ، أما التوكل فهو عبادة قلبية ، يضبط ذلك أن الوكالة فيها المعنى الظاهر ، فيها شيء ظاهر ، أما التوكل فهو عمل قلبي .

ولهذه الجمل مزيد تفصيل لكن المقام يضيق عن تفصيلات ما يتعلق بهذه الأنواع من العبادات، وتفصيلها في كتاب التوحيد؛ لأن كل واحدة منها عُقد لها باب في كتاب التوحيد.

CHARCETARC CHARC

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في سننه الكبرى (٦/ ٨١).

وَدَلِيلُ الرَّغْبَةِ وَالرَّهْبَةِ وَالْخُشُوعِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا لَيْكُ الْوَا الرَّغْبَةِ وَالْخُشُوعِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا لَيْكَ الْوَالْمَا اللَّهُ وَكَانُوا لَنَا خَاشِعِينَ ﴾ لِيُكرِعُونَ فَا الْمَانِياء: ٩٠].

[الانبياء: ٩٠].

وَدَلِيلُ الْخَشْيَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ فَلَا تَخْشُوهُمْ وَأَخْشُونِ ﴾ [البقرة: ١٥٠].

# السرح:

قال كَلَنَهُ: وَدَلِيلُ الرَّغْبَةِ وَالرَّهْبَةِ وَالْخُشُوعِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّهُمُ كَانُواُ يَكُونُ وَ وَكَانُواْ لَنَا خَلْمِعِينَ ﴾. هذه يُسكرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَيَدْعُونَنَا رَغْبًا وَرَهَبًا وَرَهَبًا، ووَصَف حالهم بأنهم الآية فيها المسارعة للخيرات، والدعاء رغبًا ورهبًا، ووَصَف حالهم بأنهم كانوا خاشعين لله، ففيها أنواع من العبادات، ذكر الشيخ منها بالاستدلال: الرغبة والرهبة والخشوع.

ووجه الاستدلال من الآية أن الله على أثنى على الأنبياء والمرسلين الذين ذكرهم في سورة الأنبياء، التي هذه الآية في أواخرها بقوله: ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا يُسْرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَيَدْعُونَكَا رَغَبَا وَرَهَبَا وَرَهَبَا وَكَانُوا لَنَا خَسْعِينَ وَاللّهُ عَلَيْهُم وَحَشُوع، وهذا في مقام الثناء عليهم أي: كانوا يدعوننا ذوي رغبة و رهبة وخشوع، وهذا في مقام الثناء عليهم الثناء على الأنبياء والمرسلين-، وما دام أنه أثنى عليهم فإن هذه العبادات من العبادات المَرْضِية له فتدخل في حد العبادة.

**وهنا الرغبة**: رجاء خاص<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>۱) قال الخطابي في غريب الحديث (۱/ ٤٠٧): «أصلُ الرغبةِ الحرصُ والسؤالُ، ومِنْ هذا قولُ الداعي: اللهم إني أرغبُ إليك في كذا أي أسألك بحرصٍ وفاقةٍ ». وانظر: لسان العرب (۱/ ٤٢٢)، والتعاريف للمناوى (ص ٣٦٨).

والرهبة: خوف خاص، ووَجَلٌ خاص(١).

**والخشوع:** هو التطامن، والذل<sup>(۲)</sup>.

قال ﷺ: ﴿ وَمِنْ ءَايَنِهِ ءَ أَنَّكَ تَرَى ٱلأَرْضَ خَشِعَةً ﴾ ، أي ليس فيها حركة للنبات ، ليس فيها حياة ، متطامنة ذليلة : ﴿ فَإِذَا ٓ أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَاءَ ٱهْتَزَتْ وَرَبَتْ ﴾ [نصلت: ٣٩] ، فالخشوع سكون فيه ذل وخضوع ، هذا الخشوع الذي هو نوع من أنواع العبادة ، وتلك الرغبة والرهبة هذه من العبادات القلبية التي يظهر أثرها على الجوارح .

لو تأملت أو رأيت حال المشركين عند آلهتهم، أو حال عباد القبور -مثلًا - عند أوثانهم، لوجدت أنهم في خشوع، ليسوا عليه في مساجد لله ليس فيها قبر ولا قبة، وهذا مشاهد، فإنه يكون عندهم وَجَلٌ خاص، ورهبة، ومزيد رجاء وهو الرغبة، وخشوع وتطامن وعدم حركة وسكون في الجوارح والأنفاس، وهذا كله مما لا يسوغ أن يكون إلا لله؛ لأنّ المسلم في صلاته إذا صلى فإنه يقوم به الرغبة والرهبة المستفادة من قوله على الرغبة والرهبة المستفادة من قوله التخفيف التحديث الرحية في من الرغبة والرهبة المستفادة من قوله التحديث الرحية في مناب الرغبات وباب الرجاء، و هما المن يَوْمِ الدِّينِ الرحية الربين ومن الدِّينِ الرحية المناب الرجاء، و هما المناب الرغبات وباب الرجاء، و هما المناب الرجاء، و هما المناب الرجاء، و هما المناب الرغبات وباب الرجاء، و هما المناب الرجاء، و هما المناب الرغبات وباب الرغبات وباب الرجاء، و هما المناب الرغبات وباب الرغبات وباب الرجاء، و هما المناب الربين المناب الرغبات وباب الرغب

<sup>(</sup>١) قال أبو السعادات في النهاية في غريب الأثر (٢/ ٢٨٠): «الرهبة: الخوف والفزع». وانظر: لسان العرب (١/ ٤٣٦).

<sup>(</sup>٢) قال ابن منظور، في لسان العرب (٨/ ٧١): ﴿ خَشَعَ يَخْشَعُ نُحُشُوعًا وَاخْتَشَعَ وَتَخَشَّعَ وَتَخَشَّعَ وَلَا الله ومى ببصره نحو الأرض وغضه وخفض صوته »، وقال: ﴿ وقيل: الخشوع قريب من الخضوع إلا أن الخضوع في البدن وهو الإقرار بالاستخذاء، والخشوع في البدن والصوت والبصر؛ كقوله تعالى: ﴿ وَخَشَعَتِ اللَّهَ صَوَاتُ لِلرَّمْ يَنِ ﴾، وقال: ﴿ والتخشع لله الإخبات والتذلل ».

تفتح عليه باب الرهبة، باب الخوف من الله على، فتأتي عبادته حال كونه راغبًا راهبًا، والخشوع سكونه وخضوعه وعدم حراكه في صوته وفي عمله، هذا لله على في عبادة الصلاة، والخشوع يكون بالصوت، ويكون بالأعمال (١) كما قال على: ﴿وَخَشَعَتِ ٱلْأَصُواتُ لِلرَّمْنِ فَلاَ تَسْمَعُ إِلّا هَمْسَا﴾ بالأعمال (١) كما قال على: ﴿وَخَشَعَتِ الْأَصُواتُ لِلرَّمْنِ فَلاَ تَسْمَعُ إِلّا هَمْسَا﴾ [له: ١٠٨]، فالهمس لا ينافي الخشوع في الصوت، وهذه حال المصلي حين يناجي ربه على، فهو في حال رغبة ورجاء، وفي حال رغبة ورهبة، وفي حال خشوع لربه على، يزيد هذا في القلب، وربما غلب عليه حتى نال المقامات العالية في تلك العبادة، وربما قل وَضَعُف حتى لم يُكتب له من صلاته العالية في تلك العبادة، وربما قل وَضَعُف حتى لم يُكتب له من صلاته إلا عشرها أو تسعها الله على ويرضاها.

فإذًا وجه الاستدلال: أن الله على أثنى على أولئك الأنبياء والمرسلين ؛ لأنهم ذووا رغب، وذووا رهب، وذووا خشوع لله على ، وبالأخص هذا الدليل العام.

وبالدليل الخاص في الخشوع وحده، قال على: ﴿ وَكَانُواْ لَنَا خَاشِعِينَ ﴾ وكما سبق بيانه أن الجارّ والمجرور هنا قُدم على ما يتعلق به وهو اسم الفاعل (خاشع)؛ لأن الجارّ والمجرور يتعلق بالفعل، أو ما فيه معنى

<sup>(</sup>١) قال ابن الأثير: «والخشوع في الصوت والبصر كالخضوع في البدن». انظر: النهاية في غريب الحديث (٢/ ٣٤).

<sup>(</sup>٢) كما جاء في الحديث الذي أخرجه أبو داود (٧٩٦)، والنسائي في الكبرى (١/ ٢١١)، والإمام أحمد في المسند (٤/ ٣٢١) من حديث عمار بن ياسر الله على المسند (١٤ كُتِبَ لَهُ إِلَّا عُشْرُ صَلَاتِهِ تُسْعُهَا ثُمْنُهَا سُبْعُهَا سُبْعُهَا شُدْسُهَا خُمْسُهَا رُبُعُهَا ثُلُثُهَا نِصْفُهَا».

الفعل، فهو اسم الفاعل، أو اسم المفعول، أو ما أشبهه من مصدر. ونحو ذلك، وهنا قال على: ﴿وَكَانُواْ لَنَا خَلْشِعِينَ﴾ أصل سياق الكلام: كانوا خاشعين لنا، فلما قدم ما حقه التأخير كان ذلك مفيدًا للاختصاص وللحصر وللقصر كما هو معلوم في علم المعاني.

# وَدَلِيلُ الْإِنَابَةِ قُوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَأَنِيبُوا إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ ﴾ [الزمر: ٥٤].

# السرح:

حقيقة الإنابة الرجوع (١)؛ رجوع القلب عما سوى الله على إلى الله على وحده، والإنابة إذا كان معناها الرجوع، فإن القلب إذا توجه إلى غير الله على قد يتعلق به، ويكون ذلك القلب في تعلقه تاركًا غير ذلك الشيء، وراجعًا ومنيبًا إلى ذلك الشيء كما يحصل عند الذين يتعلقون بغير الله؛ تتعلق قلوبهم بالأموات والأولياء أو بالأنبياء والرسل أو بالجن ونحو ذلك، فتجد قلوبهم قد فُرِّغَت إما على وجه التمام، أو على وجه كبير من التعلق إلا من ذلك الشيء، هذا الذي يسمى الإنابة، فأنابَ أي: ترك غيره ورجع إليه.

وهذا الرجوع ليس رجوعًا مجردًا ، ولكنه رجوع للقلب مع تعلقه ورجائه ، فحقيقة الإنابة أنها لا تقوم وحدها ، فالقلب المنيب إلى الله إذا أناب إليه فإنه يرجع ، وقد قام به أنواع من العبودية منها الرجاء والخوف والمحبة ونحو ذلك ، فالمنيب إلى الله الله هو الذي رجع إلى الله عن عما سوى الله ولا يكون رجوعه هذا إلا بعد أن يقوم بقلبه أنواع من العبوديات أعظمها المحبة والخوف والرجاء ، محبة الله ، الخوف من الله ، الرجاء في الله .

<sup>(1)</sup> قال أبو السعادات في النهاية في غريب الحديث (٥/ ١٢٢): «الإنابة الرجوع إلى الله بالتوبة، يقال: أناب ينيب إنابة فهو منيب إذا أقبل ورجع»، وقال الجرجاني في التعريفات (ص٥٥): «الإنابة إخراج القلب من ظلمات الشبهات، وقيل: الإنابة الرجوع من الكل إلى من له الكل، وقيل: الإنابة الرجوع من الغفلة إلى الذكر ومن الوحشة إلى الأنس». وانظر: لسان العرب (١/ ٧٧٥).

فإذًا الإنابة صارت عبادة بهذا الدليل وسيأتي بيان وجه الاستدلال، وأيضًا لأنها شيء متعلق بالقلب، ولأنها لا تقوم بالقلب إلا مع أنواع أخر من العبوديات، ولهذا استدل له بقوله على : ﴿وَأَنِيبُوا إِلَى رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ ﴾ ووجه الاستدلال أن الله على قال: ﴿وَأَنِيبُوا إِلَى رَبِّكُمْ ﴾ فأمر بالإنابة، وإذ أمر بها فمعنى ذلك أنه يحبها ويرضاها ممن أتى بها، فهي إذًا داخلة في تعريف العبادة سواء عند الأصوليين، أو عند شيخ الإسلام كَلَفْه، وهذا الدليل العام على كونها من العبادة.

وهناك أدلة عامة تدل على أن أي نوع من العبادة لا يجوز أن يُتوجه به لغير الله، ومن توجه به لغير الله على فقد كفر، ومن هذه الأدلة قوله على: ﴿وَأَنَّ الله، ومن توجه به لغير الله على فقد كفر، ومن هذه الأدلة قوله على: ﴿وَمَن يَدْعُ مَعَ اللّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ اللّهِ أَحَدًا ﴿ وَمَن اللّهِ عَلَا يَدْعُ لَا يُفَلِحُ اللّهِ عَلَا يَدْعُ لَا يُقَلِمُ وَمَن يَدْعُ مَعَ اللّهِ إِلَا هَا ءَاخَر لا بُرُهْكَن لَهُ بِهِ عَالِمُ عِسَابُهُ عِندَ رَبِّهِ إِلَيْهُ لا يُقُلِمُ الْكُنفِرُونَ ﴾ السَّهِ إلى الله عَلى الله عَلَى الله عَلى الله عَلى الله عَلى الله عَلى الله عَلى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلى الله عَلى الله عَلى الله عَلى الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله عَلَى ا

وهناك دليل خاص في أنه يجب إفراد الله على بالإنابة، وذلك في قوله على المؤكلة وَالله على وهناك دليل خاص في أنه يجب إفراد الله على بالإنابة، وأنيب الله على بها عن شعيب على في معرض الثناء عليه، قال: ﴿عَلَيْهِ تَوَكَّلُتُ ﴾؛ عليه وحده لا غيره توكلت، فوضت أمري وأخليت قلبي من الاعتماد على غيره، ومجيء الجار والمجرور متقدم على ما يتعلق به وهو الفعل دل على وجوب حصرها وقصرها واختصاصها بالله على، ثم قال: ﴿وَإِلَيْهِ أُنِيبُ ﴾ فقال: إليه

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه (ص٣٥).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه (ص٣٥).

وحده لا إلى سواه أنيب؛ أرجعُ محبًّا راجيًا خائفًا من كل ما سوى الله على الله وحده، فلما قدم الجارّ والمجرور على ما يتعلق به وهو الفعل دل على أن هذه العبادة –وهي الإنابة – مختصة بالله على شعيب على شعيب المناء على شعيب المناء على شعيب المناء أدلة أخرى.

فإذًا هذه المسألة مع غيرها، أحيانًا يورد الشيخ دليلًا عامًا على كونها من العبادة، وأحيانًا يورد دليلًا خاصًا في أنه يجب إفراد الله على بها، والحمد لله ما من مسألة من مسائل العبادة القلبية أو العملية -أعني عمل الجوارح، أو عمل القلب، أو عمل اللسان - إلا وثم دليل عام على أنها من العبادة، وثم دليل خاص على أن من صرفها لغير الله على فقد أشرك، وهذا والحمد لله بين ظاهر، وهذا التوحيد في بيانه ووضوحه وظهور براهينه وأدلته وآياته مما هو بمكان واضح ظاهر، لا يكون معه بعد ذلك حجة للمخالفين، الذين تنكبوا هذا الطريق، ولم يسلموا وجوههم لله على، ويخلصوا دينهم لله على وحده.

CX#C CX#C CX#C

وَدَلِيلُ الاِسْتِعَانَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ إِيَاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ۞ ﴾ [الفاتحة: ٥]، وَفِي الْحَدِيثِ ﴿إِذَا اسْتَعَنْتَ فَاسْتَعِنْ بِاللَّهِ (١).

#### الشرح:

ثم ذكر الشيخ كَالله الاستعانة بعدما ذكر الإنابة حيث قال: وَدَلِيلُ الإسْتِعَانَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَ إِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ۞ ، هذا دليل عام في العبادات جميعًا، حيث قال: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ ، و(إيَّاكَ) ضمير منفصل في محل نصب مفعول به مقدم، وأصل الكلام (نَعْبُدُ إِيَّاكَ)، ومن المعلوم أن المفعول به يتأخر عن فعله، فإذا قُدّم كان ثم فائدة في علم المعاني من علوم البلاغة، ألا وهي أنه يُفيد الاختصاص (٢) ، وطائفة من البلاغيين يقولون: يفيد الحصر والقصر (٣) .

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۲۰۱٦) وقال: (حديث حسن صحيح)، وأحمد في المسند (۱/ ۲۹۳)، والطبراني في الأوسط (۹/ ۳۱۳)، والكبير (۱۱۲۳٤)، وأبو يعلى (۶/ ٤٣٠) وعبد بن حميد (۱/ ۲۱٤)، والبيهقي في شعب الإيمان (۲۱۷/۱) من حديث ابن عباس رفي الله المرابع المرابع

<sup>(</sup>٢) قال الشوكاني كِنَّةُ في فتح القدير (١/ ٢٢): «إيا وما يلحقه من الكاف والهاء والياء هي حروف لبيان الخطاب والغيبة والتكلم، ولا محل لها من الإعراب؛ كما ذهب إليه الجمهور، وتقديمه على الفعل لقصد الاختصاص، وقيل: للاهتمام، والصواب أنه لهما، ولا تزاحم بين المقتضيات».

<sup>(</sup>٣) قال الكلبي في التسهيل (١/ ٣٣): «الفائدة العاشرة: إياك في الموضعين مفعول بالفعل الذي بعده، وإنما قدم ليفيد الحصر، فإن تقديم المعمولات يقتضي الحصر». وانظر: تفسير أبي السعود (١/ ٩)، وتفسير البيضاوي (١/ ٢١)، وأضواء البيان للشنقيطي (١/ ٧).

وعلى العموم الخطب يسير، يفيد الاختصاص أو يفيد الحصر والقصر، وهنا أفاد أن العبادة خاصة بالله على الله الها

﴿إِيَّاكَ نَعَبُدُ ﴾ أي لا نعبد الا أنت، ثم قال بعدها -وهو مراد الشيخ بالاستدلال -: ﴿وَإِيَّاكَ نَسَتَعِينُ ﴾، وهذه الآية من سورة الفاتحة، السورة العظيمة التي هي أم القرآن، التي يرددها المسلمون في صلواتهم، فيها إفراد الله ﷺ بالعبادة، وعقد العهد والإقرار على النفس بأن القائل لتلك الكلماتِ لا يعبد الا الله ﷺ.

قال ﷺ: ﴿وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ كذلك لا يستعين إلا بالله ﷺ، ووجه الاستدلال: أنه قدم الضمير المنفصل الذي هو في محل نصب مفعول به على الفعل الذي هو العامل فيه، وتقديم المعمول على العامل يفيد الاختصاص، أو يفيد الحصر والقصر.

وهنا قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَلْهُ، وجماعة من أهل العلم: (إن العبادة لغير الله أعظم كفرًا من الاستعانة بغير الله) (١). مع أن جنس الاستعانة قد يكون من الربوبية، يعني: طلب الإعانة هو طلب لمقتضيات الربوبية؛ لأن الله على هو مدبر الأمر، ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ هذا فيه معنى الإلوهية، ﴿وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ هذا فيه معنى الإلوهية، ﴿وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ هذا المسلم بالله

<sup>(</sup>١) انظر: اقتضاء الصراط المستقيم لشيخ الإسلام ابن تيمية كَلَفَهُ (ص٢٥٩)، وتيسير العزيز الحميد شرح كتاب التوحيد (ص١٥٨).

فيها طلب لمقتضى الربوبية، ومن حيث كون الاستعانة طلبًا صارت عبادة ؛ ولهذا قال: إن العبادة لغير الله أعظم كفرًا من الاستعانة بغير الله، وهذا لأجل أن العبادة إذا صرفت لغير الله على يكون معها تحول في القلب، وهو المضغة التي «إذا صَلَحَتْ صَلَحَ الْجَسَدُ كُلُّهُ» (١)، أي صلح العمل كله، فإذا توجه بقلبه لغير الله في عبادته صار قلبه فاسدًا، ومقتضيات الربوبية أحيانًا تطرأ، ولهذا الإشراك في الإلهية في بعض أوجهه أعظم من إنكار بعض أفراد الربوبية.

أَلَمْ تَرِ ذَلِكَ الرَّجِلِ مِن بَنِي إِسرائيلِ الذِي قَالَ فِي وَصِيتَهُ: «إِذَا أَنَا مُتُ، فَأَحْرِقُونِي، ثُمَّ أَذَرُونِي فِي الرِّيح، فَوَاللَّهِ لَئِنْ قَدَرَ عَلَيَّ رَبِّي، فَأَحْرِقُونِي، ثُمَّ أَذَرُونِي فِي الرِّيح، فَوَاللَّهِ لَئِنْ قَدَرَ عَلَيَّ رَبِّي، لَيُعَذِّبَنِي عَذَابًا مَا عَذَبَهُ أَحَدًا» (٢٠. وغفر الله ﷺ له؛ لأنه شك في بعض أفراد القدرة والتي هي راجعة إلى شيء من معنى الربوبية.

كذلك قال على عن حواريي عيسى على الله المنافعة رَبُك أَن يُنَزِلَ عَلَيْنَا مَا السَمَآءِ وَالمائدة: ١١٢]، وأجيبوا ولم يؤاخذوا بكلمتهم تلك؛ لأنها شك في بعض أفراد القدرة، وهذا راجع إلى شك في بعض مقتضيات الربوبية، أما العبادة لغير الله على فهي التي لا يُقبل من أحد أن يصرف شيئًا منها لغير الله، قال على: ﴿إِنَّ اللهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَرَكُ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن مَن يُشْرِكُ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن مَن يُشْرِكُ بِالله فَقَدْ حَرَّمَ الله عَلَيْهِ الْجَنَّةُ وَمَأُونَهُ النَّارُ وَمَا لِظَالِمِينَ مِنْ أَنصَ الرَّهُ مَن يُشْرِكُ بِالله وقال عَلَيْهِ الْجَنَّةُ وَمَأُونَهُ النَّارُ وَمَا لِظَالِمِينَ مِنْ أَنصَ الرَّهُ مَن يُشْرِكُ بِاللهِ فَقَدْ حَرَّمَ الله عَيْهِ الْجَنَّةُ وَمَأُونَهُ النَّارُ وَمَا لِظَالِمِينَ مِنْ أَنصَ الرَّهُ وَمَا لِظَالِمِينَ مِنْ أَنصَ الرَّهُ وَمَا لِظَالِمِينَ مِنْ أَنصَ اللهِ الله المائة: ٢٧]، وقال على لعيسى عَلَيْهُ في آخر السورة: ﴿وَإِذْ قَالَ اللهُ يُعِيسَى ابْنَ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٢)، ومسلم (١٥٩٩) من حديث النعمان بن بشير ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٤٨١، ٣٠٠٦)، ومسلم (٢٧٥٦) من حديث أبي هريرة ﴿ عُلِيْتُهُ .

مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ٱتَّخِذُونِ وَأُمِّى إِلَاهَ يْنِ مِن دُونِ ٱللَّهِ قَالَ سُبْحَننَكَ مَا يَكُونُ لِيّ أَنَّ أَقُولُ مَا لِيَسَ لِي بِحَقِّ إِن كُنتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَةً تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنتَ عَلَيْمُ ٱلْفَيُوبِ آنِ مَا قُلْتُ لَهُمْ إِلَّا مَآ أَمِّ بَنِي بِدِيّ أَنِ ٱعْبُدُواْ ٱللّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ ﴾ إِنَّكَ أَنتَ عَلَيْمُ ٱلْفُيُوبِ آلِ مَا قُلْتُ لَهُمْ إِلَّا مَآ أَمِّ بَنِي بِدِيّ أَنِ ٱعْبُدُواْ ٱللّهَ رَبِي وَرَبَّكُمْ ﴾ [المائدة: ١١٦، ١١٦] إلى آخر الآيات.

فالمقصود من هذا أن ما قاله شيخ الإسلام كله وجماعة: إن العبادة لغير الله أعظم كفرًا من الاستعانة بغير الله، هذا صحيح ومتّجه؛ ولهذا قدمت في سورة الفاتحة العبادة على الاستعانة؛ لأنها أعظم شأنًا وأجل خطرًا؛ لأنها هي التي وقع فيها الابتلاء، ولهذا كان حريًا بأهل الإيمان أن يعتنوا بأمر إخلاص القلب لله على، وتوجّه المرء في عباداته وعبودياته لله وحده دونما سواه.

ثم قال الشيخ كَلَّةُ: (وَفِي الْحَلِيثِ: إِذَا اسْتَعَنْتَ فَاسْتَعِنْ بِاللهِ) وجه الاستدلال: أن الأمر بالاستعانة بالله رُتِّبَ على إرادة الاستعانة ، فقوله عَلَيْهِ: "إِذَا اسْتَعَنْت فَاسْتَعِنْ بِاللّهِ» ، يعني: إذا كنت متوجهًا للاستعانة فلا تستعن بأحد إلا بالله؛ لأن الأمر جاء في جواب الشرط، قال: "إذَا اسْتَعَنْت» ، (إذا) هذه شرطية غير جازمة ، و(اسْتَعَنْت) هذا فعل الشرط، (إذَا اسْتَعَنْت) إذا حصل منك حاجة للاستعانة فاستعن -هذا الأمر - فاستعن بالله، فلما أمر به علمنا أنه من العبادة ، ثم لما جاء في جواب الشرط صار مُتَرَتِّبًا مع ما قبله لما يفيد الحصر والقصر.

ما معنى وإياك نستعين؟ ما حقيقة الاستعانة؟ الاستعانة: طلب العون؛ لأن كثيرًا فيما أوله السين والتاء يدل على الطلب، استعان، استغاث، استسقى ونحو ذلك، استعان: طلب الإعانة. استغاث: طلب الغوث. استعاذ: طلب العوذ، استسقى: طلب السقيا ﴿ وَإِذِ ٱسْتَسْقَىٰ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ عَلَى السَّمَا وَإِذِ ٱسْتَسْقَىٰ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ عَلَى السَّقِيا لقومه، هذا نوع.

\* النوع الثاني؛ تأتي استفعل ويراد بها الفعل بدون طلب كقوله على: ﴿ وَالسَّنَعْنَى اللَّهُ وَاللَّهُ غَنِي مُ حَمِيدُ ﴾ [النغابن: ٦]، في أمثال ذلك.

المقصود: أن كثيرًا ما يأتي استفعل بطلب الفعل، هنا استعان طلب العون، استعاذ طلب العوذ، استغاث طلب الغوث، وهكذا.

فإذا كانت الاستعانة جميعًا في معنى الطلب، أو فيها معنى الطلب، ويصلح دليلًا لها كل ما فيه وجوب إفراد الله على بما يحتاجه المرء في طلباته، فأي دليل فيه وجوب إفراد الله عن بالدعاء يصلح دليلًا بإفراد الله عن بأنواع الطلب ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ اَدْعُونِ آسْتَجِبٌ لَكُونَ اعافر: ١٠] يصلح دليلا للاستغاثة والاستعانة ونحو ذلك.

CAC CAC CAC

وَدَلِيلُ الاِسْتِعَاذَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ ٱلْفَلَقِ﴾ [الفلق: ١]، ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ ٱلْفَاقِ النَّاسِ: ١].

## الشرح:

الاستعادة: هي طلب العوذ، وأعوذ: معناها ألتجئ وأعتصم وأتحرز، تقول: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم، معناها: ألتجئ وأعتصم وأتحرز بالله من شر الشيطان الرجيم، فإذًا الاستعادة طلب العوذ، طلب المعتصم، طلب الحِرز، طلب ما يعصم، طلب ما يحمى، هذه الاستعادة.

وهي ظاهرة من حيث كونها طلبًا، ومن حيث كونها فيها الاعتصام والالتجاء والتّحرُّز صارت عبادة قلبية؛ ولهذا قال كثير من أهل العلم: إن الاستعاذة عبادة قلبية.

وطلب العوذ يكون باللسان بقول أحد لآخر: أعوذ بك، أعذني، ونحو ذلك. ولكنها تقوم بالقلب، أي يقوم بالقلب الاعتصام بهذا المطلوب منه العوذ، يقوم بالقلب التحرز العوذ، يقوم بالقلب التحرز بهذا المطلوب منه العوذ، فإذا قام بالقلب هذه الأشياء وهذه الأمور صار مستعيذًا ولو لم يُفصح لسانه بطلب العوذ، أي أنها عبادة قلبية ؛ لأن حقيقتها طلب العوذ، فإذا قام بالقلب اعتصامه بالله، واحترازه وتحرُّزُه بالله، والتجاؤه إلى الله من شر من فيه شر، صار ذلك استعاذة، قد يُفصح اللسان عنها، بقول: اللهم أعذني من مُضِلاًت الفتن، أو أعوذ بالله من الشيطان الرجيم، أو أعوذ برب الفلق، أو أعوذ بكلمات الله التامات من شر ما خلق، أي ألتجئ وأعتصم وأتحرز بكلمات الله الكونية التامة التي خلق، أي ألتجئ وأعتصم وأتحرز بكلمات الله الكونية التامة التي

لا يلحقها نقص من شركل من فيه شر، مما خلقه الله على ونحو ذلك.

لأجل هذا المعنى قال جمع من أهل العلم: إنه لا يجوز أن يقول قائل: أعوذ بالله ثُم بك؛ وذلك لأن العوذ عبادة قلبية، وهذا هو الصحيح، فإن العوذ إذا قيل: أعوذ بالله ثم بك، الاستعاذة عمل قلبي بحت، لهذا لا يصلح أن يتعلق بغير الله رهية.

وقال آخرون من أهل العلم: الاستعادة طلب اللجوء والاحتراز والاعتصام، وقد يكون المطلوب منه يمكن ويملك أن يعطي هذا معتصمًا، وأن يقيه شرًا، فمثلًا: يأتي واحد من الناس إلى قوي من الناس، أو كبير، أو ملك، أو أمير، أو رئيس قبيلة، أو نحو ذلك، فيقول له: أعوذ بك، أو أعوذ بالله ثم بك من شر هذا الذي أتاني، رجل مثلًا يأتي يطلبه بشيء، يقولون: هذا يمكن أن يكون أي أن يقيه شرًا كأن يمنعه ممن يريد به سوءًا، يمكن أن يكون ممن يقدر عليه البشر، فإذا كان بهذا المعنى يجوز أن يقول للمخلوق: أعوذ بالله ثم بك من .

ولكن قُول أعوذ بك، هذا أبعد في الإجازة، وأما قول أعوذ بالله ثم بك، فمن راعى المعنى الظاهر، وإمكانَ المخلوق أن يعيذ، صححه وقال: لا بأس أن يقول: أعوذ بالله ثم بك. ولكن الأظهر أن العوذ عبادة قلبية، وأنها إنما تكون بالله عنى، وهذا على نحو ما مر معنا كقول: توكلت

<sup>(</sup>۱) أخرج عبد الرزاق في مصنفه (۲۱/۱۱)، وابن أبي الدنيا في الصمت (ص ١٩٤) «أن إبراهيم النخعي كَنْ كان يكره أن يقول: أعوذ بالله وبك حتى يقول: ثم بك». وقد بوب البخاري كَنْ في صحيحه. كتاب الأيمان والنذور، قال: (باب لا يقول ما شاء الله وشئت وهل يقول أنا بالله ثم بك)، انظر: فتح الباري (۱۱/ ٥٤٠، ٥٤١).

على الله ثم عليك ونحو ذلك، فمن أهل العلم من يجيز مثل هذه الألفاظ مع أن أصلها عمل قلبي، عبادة قلبية، مراعيًا الظاهر ما يراعي تعلق القلب، مُراعيًا الحماية الظاهرة، مُراعيًا التحرز الظاهر، مُراعيًا الاعتصام الظاهر، ومنهم من لم يجزّها مراعيًا أنها عبادة قلبية، وأنك إذا أجزتها في الظاهر فإنه قد يكون تبعًا لتلك الإجازة تعلق القلب عند من لا يفهم المراد.

وهما قولان مشهوران حتى عند مشايخنا المفتين في هذا الوقت ومن قبل.

قال: (وَدَلِيلُ الاِسْتِعَاذَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ قُلُ أَعُوذُ بِرَبِ النَّاسِ ۞ ، وجه الاستدلال: أن الله على أمر نبيه الكريم أن يستعيذ برب الناس، وما دام أنه أمر به فهو عبادة؛ لأنه لا يأمر إلا بشيء يحبه ويرضاه، كذلك قوله على أفر أن الله عَن الشَّيْطُانِ الرَّجِيمِ ﴾ [النحل: ١٩٨] أمر بالاستعاذة به فدل على أنها عبادة.

#### CAC CAC CAC

<sup>(</sup>١) قال ابن كثير في تفسيره (١٦/١): واللياذ لطلب جلب الخير، كما قال المتنبي:

يَـا مَـنْ أَلُـوذُ بِـهِ فِـيمَـا أُوَمِّـلُـهُ وَمَـنْ أَعُـوذُ بِـهِ مِـمَّـا أُحَـاذِرُهُ

لَا يَجْبُرُ النَّاسُ عَظْمًا أَنْتَ كَاسرُهُ وَلاَ يَهِيضُونَ عَظْمًا أَنْتَ جَابِرُهُ

وَدَلِيلُ الاِسْتِغَاثَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَأَسْتَجَابَ لَكُمْ ﴾ [الأنفال: ٩].

### الشرح:

الاستغاثة (۱): طلب الغوث، والغوث يُفسر بأنه الإغاثة، والمدد، والنصرة، ونحو ذلك، فإذا وقع-مثلًا-أحدٌ في غرق ينادي: أغثني أغثني، يطلب الإغاثة، يطلب إزالة هذا الشيء، يطلب النصرة.

والاستغاثة عبادة، ووجه كونها عبادة أن الله على قال هنا: ﴿إِذَ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمٌ فَأَسْتَجَابَ لَكُمْ ﴾، ووجه الاستدلال: أنه أتى بها في معرض الثناء عليهم، وأنه رتب عليها الإجابة، وما دام الله على رتب على استغاثتهم به إجابته على أنه يحبها، وقد رضيها منهم، فنتج من ذلك أنها من العبادة.

و(إِذْ) هنا في قوله: ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ ﴾ يعني: حين تستغيثون ربكم ﴿ فَأَسْتَجَابَ لَكُمْ ﴾ وتلاحظ أنّ الآية هنا ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ ﴾ وقبلها ﴿ فَأَسْتَجَابَ لَكُمْ ﴾ وتلاحظ أنّ الآية هنا ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ ﴾ وقبلها ﴿ قُلُ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلنّاسِ ﴾ فالاستعاذة والاستعانة ونحو ذلك، تتعلق بالربوبية

<sup>(</sup>۱) قال أبو السعادات في النهاية في غريب الأثر (٣/ ٣٩٢): "الغواث بالفتح كالغياث بالكسر من الإغاثة الإعانة وقد أغاثه يغيثه، وقد رُوي بالضم والكسر، وهما أكثر ما يجيء في الأصوات؛ كالنباح والنداء، والفتح فيها شاذ»، وقال النسفي في تفسيره (٢/ ٥٧): "واستغاثتهم أغثنا وهي طلب الغوث وهو التخلص من المكروه"، وقال ابن القيم في بدائع الفوائد (٣/ ٢٦٦): "ومعلوم أن الاستغاثة إنما تكون بعد الذعر فالذعر شرط فيها". وانظر: تفسير القرطبي (٧/ ٢٧٠)، وتيسير العزيز الحميد شرح كتاب التوحيد (ص ١٨٠).

كثيرًا؛ لأن حقيقتها من مقتضيات الربوبية، من الذي يُغيث؟ الجواب: هو المالك، هو المدبر، هو الذي يُصرِّف الأمر، وهو ربِّ كل شيء على المالك،

الاستغاثة عمل ظاهر، ولهذا يجوز أن يستغيث المرء بمخلوق، لكن بشروطه، وهي: أن يكون هذا المطلوب منه الغوث حيًا، حاضرًا، قادرًا، يسمع، فإذا لم يكن حيًا بأن كان ميتًا صارت الاستغاثة بهذا الميت كفرًا.

قلنا: أن يكون حيًا حاضرًا قادرًا يسمع ، فإذا لم يكن حيًا كان ميتًا ، فإذا كان ميتًا ، فإذا كان ميتًا واعتقد المستغيث أنه يسمع وأنه قادر ، فإن الاستغاثة به شرك ؛ لأن الأموات جميعًا لا يقدرون على الإغاثة ، لكن قد يقوم بقلوب المشركين بهم أنهم يسمعون ، وأنهم أحياء مثل حال الشهداء ، وأنهم يقدرون مثلما يُزْعَم في حال النبي على ونحو ذلك ، فنقول : إذا كان ميتًا فإنه لا يجوز الطلب منه .

قالوا: فما تقولون فيما يحصل يوم القيامة من استغاثة الناس بآدم على ثم استغاثتهم بنوح على إلى أن يستغيثوا بنبينا محمد على نقول: هذا ليس استغاثة بأموات، يوم القيامة هؤلاء أحياء، يبعث الناس ويُحيَوْن من جديد، كانوا في حياة ثم ماتوا ثم أعيدوا إلى حياة أخرى، فهي استغاثة بمن؟ الجواب: بحي، حاضر، قادر، يسمع. يتبين بهذا أنه ليس فيما احتجوا به من حال أولئك الأنبياء يوم القيامة حُجة على جواز الاستغاثة بغير الله على الله على الله على الله على الله المناثة الله الله المناثقة الله الله الله الله الله المناثة الله الله المناثة الله الله المناثقة الله المناثة المناثة المناثة المناثة المناثة الله المناثة المناثة المناثة المناثة المناثة المناثة المناثة المناثة الله المناثة المناثة

<sup>(</sup>١) انظر: الرد على البكري لشيخ الإسلام ابن تيمية كَلُّهُ (١/ ٢٤٥).

وانظر: كشف الشبهات للإمام المجدد الشيخ محمد بن عبدالوهاب كلفة بحاشية العلامة الشيخ محمد بن صالح العثيمين كلفة لما تكلم عن الفرق بين الاستغاثة بالحي الحاضر فيما يقدر والاستغاثة بغيره (ص٨٨، ٨٩).

والاستغاثة بغير الله ﷺ أعظم كفرًا من كثير من المسائل التي صَرْفها لغير الله ﷺ شرك(١).

إذًا فالشروط:

الأول: أن يكون حيًا: فإذا كان ميّتا لا يجوز الاستغاثة به.

الثاني: أن يكون حاضرًا: فإذا كان غائبًا لا يجوز الاستغاثة به، حي قادر لكنه غائب، مثل: لو استغاث بجبريل عليه فليس بحاضر،

فالحي القادر قد يُطلب منه ما يقدر عليه، ولكنه ليس بحاضر (٢).

مثل: أن يطلب من ملك يملك أو أمير، يستغيثُ به يقول: أغثني يا فلان. وهو ليس عنده، مع أنه لو كان عنده لأمكن أن يغيثه بقوَّته، لكنه لما لم يكن حاضرًا صارت الاستغاثة –تعلق القلب– بغير حاضر هذا شرك بالله على .

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَلَشُهُ: «وقد نص غير واحد من العلماء على أنه لا يجوز السؤال لله بالأنبياء والصالحين، فكيف بالاستغاثة بهم؟ مع أن الاستغاثة بالميت والغائب مما لا نعلم بين أئمة المسلمين نزاع في أن ذلك من أعظم المنكرات، ومن كان عالما بآثار السلف علم أن أحدًا منهم لم يفعل هذا».

انظر: الرد على البكري (١/ ١١٢).

<sup>(</sup>٢) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَلَشُ: "وكذلك استغفار الملائكة لبني آدم؛ كما أخبر به القرآن، وقد قال النبي ﷺ: "وَالْمَلَائِكَةُ يُصَلُّونَ عَلَى أَحَدِكُمْ مَا دَامَ في مَجْلِسِهِ الَّذِي صَلَّى فِيهِ، يَقُولُونَ: اللَّهُمَّ ارْحَمْهُ، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لَهُ، اللَّهُمَّ تُبْ عَلَيْهِ، مَا لَمْ يُؤذِ فِيهِ مَا لَمْ يُحْدِثْ فِيهِ، يقُولُونَ: اللَّهُمَّ ارْحَمْهُ، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لَهُ، اللَّهُمَّ تُبْ عَلَيْهِ، مَا لَمْ يُؤذِ فِيهِ مَا لَمْ يُحْدِثْ فِيهِ، ومع هذا فلا يجوز لأحد أن يدعو الملائكة، ولا يستغيث بهم، ولا يطلب منهم ما أخبر الله به أنهم يفعلونه، فإنها ذريعة إلى دعائهم من دون الله والإشراك بهم، والملائكة لا يراهم الناس، فلهذا لا يطلب منهم الحوائج " ا. ه. بتصرف. انظر: الرد على البكرى (١/ ٢٤٥).

الثالث: أن يكون قادرًا: فإن لم يكن قادرًا فالاستغاثة به شرك، ولو كان حيًا حاضرًا يسمع، مثل: لو استغاث بمخلوق بما لا يقدر عليه، وهو حي حاضر يسمعه، وتَعَلَّقَ قلب المستغيث على هذا النحو، بأنّ هذا يستطيع ويقدر أنْ يغيثه، بمعنى أنه استغاث بمن لا يقدر على الإغاثة، فتعلق القلب بهذا المستغاث به، فصارت الاستغاثة وهي طلب الغوث شركًا على هذا النحو.

الرابع: وكذلك يَسمعُ: فلو كان حيًا قادرًا حاضرًا، ولكنه لا يسمع كالنائم ونحوه، كذلك لا تجوز الاستغاثة به.

وقد تلتبس بعض المسائل بهذه الشروط في أنها في بعض الحالات تكون شركًا أكبر، وفي بعض الحالات يكون منهيًا عنها من ذرائع الشرك، ونحو ذلك. مثل الذي يسأل ميتًا، أو يسأل أعمى بجنبه، أو يسأل مشلولًا بجنبه أن يغيثه، ونحو ذلك.

المقصود: أن العلماء اشترطوا لجواز الاستغاثة بغير الله ﷺ: أن يكون المستغاث به حيًا حاضرًا قادرًا يسمع (١).

#### CAP CAP COAP

(۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَتَلَهُ في الرد على البكري (۱/ ۱۱): «استغاثة في تفريج الكربة، لكن لا يجوز ذلك من ميت ولا غائب ولا من حي حاضر إلا فيما يقدر عليه خاصة». وانظر: مجموع الفتاوى (۱/ ٣٥٩).

وقال الشيخ سليمان بن عبد الوهاب كَثَلَهُ في تيسير العزيز الحميد (ص٢٠٧): «دعاء الميت والغائب والحاضر فيما لا يقدر عليه إلا الله والاستغاثة بغير الله في كشف الضر أو تحويله هو الشرك الأكبر بل هو أكبر أنواع الشرك». وانظر: الدرر السنية (٢/ ١٩٢)، وفتاوى اللجنة الدائمة (١/ ٢٠١، ١٠٥، ١٠٦، ١٠٩).

وَمِنَ السُّنَّةِ: «لَعَنَ اللَّهُ مَنْ ذَبَحَ لِغَيْرِ اللَّهِ» (١).

### السرح:

الذبح: هو النحر، والذبح يشمل النحر الخاص، ويشمل الذبح الذي هو قسيم النحر؛ لأن النحر (٢) هو: الطعن بسكين أو بالحَرْبَة في الوَهدة، مثلما يُفعل بالإبل هي لا تذبح ذبحًا، لكن تطعن في وَهدتها وإذا طُعنت وحُرِّكت السكين وانتثر الدم وماتت، ليس ثَم ذبح، كذلك البقر قد تُنحر (٣).

وأما الذبح(٤): فيكون في الغنم من الضأن والماعز وكذلك في البقر(٥).

<sup>(</sup>٢) قال ابن منظور في لسان العرب (٥/ ١٩٥): «النحر الصدر، نحرُ الصدر أعلاه، وقيل: هو موضع القلادة، ونحره ينحره نحرًا أصاب نحره، ونحر البعير ينحره نحرًا طعنه في مَنْحَره حيث يبدو الحلقوم من أعلى الصدر »١. ه. بتصرف. وانظر: القاموس المحيط ص (٦١٧).

 <sup>(</sup>٣) قال إبراهيم بن إسحاق الحربي في غريب الحديث، (٢/٤٤٣): «الإبل تنحر
 ولا تذبح، والبقر تذبح وتنحر، والغنم تذبح».

<sup>(</sup>٤) قال الخليل بن أحمد الفراهيدي في العين ، (٣/ ٢٠٢): «الذبح قطع الحلقوم من باطن عند النصيل وموضعه المذبح». وانظر: لسان العرب (٢/ ٤٣٦).

<sup>(</sup>٥) انظر: الفروع، (٦/ ٢٨٢)، والإنصاف للمرداوي، (١٠/ ٣٩٣)، والمجموع، (٩/ ٨٠).

الذبح والنحر عبادة (١)، المقصود منها إراقة الدم، وإراقة الدم -من حيث هو- لا يكون إلا بتعلق للقلب، فإذا أراق الدم لله على تعلق القلب بالله عنى فالذبح عبادة ظاهرة يتبعها أو يكون معها عبادة باطنة قلبية (٢)، فمن ذبح لغير الله وقع في شرك ظاهر؛ لأن هذه عبادة صرفها لغير الله، وكذلك قلبه تعلق بغير الله فصار شركه من جهتين (٣).

ووجه الاستدلال من قوله ﷺ : ﴿قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَعْيَاى وَمَمَاتِ لِلَّهِ

<sup>(</sup>۱) قال ابن القيم كَلَهُ في تحفة المولود (ص ٦٥): «فإنّ نفس الذبح وإراقة الدم مقصود فإنه عبادة مقرونة بالصلاة؛ كما قال تعالى: ﴿فَصَلِ لِرَبِكَ وَأَغَرُ شَ ﴾ [الكوثر: ٢]، وقال: ﴿قُلُ إِنَّ صَلَاقِ وَنُسُكِي وَكُمْيَاكَ وَمَمَاقِ لِلّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ شَ ﴾ [الأنعام: ١٦٢]، ففي كل ملة صلاة ونسيكة لا يقوم غيرهما مقامهما، ولهذا لو تصدق عن دم المتعة والقران بأضعاف أضعاف القيمة لم يقم مقامه، وكذلك الأضحية، والله أعلم». وانظر: التبيان في أقسام القرآن (ص ١٩)، وإعلام الموقعين (٢/ ١٧٤)، والدرر السنية (٢/ ١٠٤).

<sup>(</sup>٢) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَلَّشُهُ: «إراقة الدم لله أبلغ في الخضوع و العبادة له؛ فالذبح للمعبود غاية الذل والخضوع له؛ كما قال تعالى: ﴿ وَلِكَ وَمَن يُعَظِّمُ شَعَتَهِرَ اللهِ فَإِنَّهَا مِن تَقُوى القلوب لله و هو عبادتها له وحده دون ما سواه بغاية العبودية له والعبودية فيها غاية المحبة وغاية الذل والإخلاص وهذه ملة إبراهيم الخليل». انظر: مجموع الفتاوى ( ١٧ / ٤٨٤، ٤٨٥).

<sup>(</sup>٣) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَلَّهُ في اقتضاء الصراط المستقيم (٢٥٦ - ٢٥٩): 
«والمسلم لو ذبح لغير الله أو ذبح باسم غير الله لم يبح، وإن كان يكفر بذلك»، وقال 
أيضا: «فإن العبادة لغير الله أعظم كفرا من الاستعانة بغير الله وعلى هذا، فلو ذبح لغير 
الله متقربًا به إليه لحرم وإن قال فيه: بسم الله؛ كما يفعله طائفة من منافقي هذه الأمة 
الذين يتقربون إلى الأولياء والكواكب بالذبح والبخور ونحو ذلك». 
وانظر: الدرر السنية (١/ ٣٥، ٢٨٥ – ٢/٨، ٣٧، ٣٠١، ٢٦١).

رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ وَالنَّامِ: ١٦٢]، أنه قال: ﴿ وَنُسُكِي ﴾، والنسك فُسِّرت بعدة تفسيرات عن السلف (١) منها: الذبح والنحر، وهذا كما قال إلى في الآية الأخرى: ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَكَ ٱلْكُوْثَرَ ﴿ وَهَلَا لِرَبِّكَ وَٱلْحَرَ ﴿ وَهَذَا كَمَا قَالَ اللَّهِ الْكُونِرِ: ٢٠١] وَفَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱلْحَرَ فَ الكونرِ: ٢٠١] ﴿ وَصَلَّ لِرَبِّكَ وَٱلْحَرَ فَ اللَّهِ وَحَدُهُ ، إذًا النسك هنا الذبح.

في قوله: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي ﴾ الصلاة لمن؟ الجواب: لله. وجه اللام هنا أنها لام الاستحقاق، يعني أن صلاتي مستحقة لله، هذا وجه الاستدلال. وقوله: ﴿ وَنُسُكِي ﴾، يعني: نسكي الذي هو ذبحي مستحق لله وحده لا شريك له. ﴿ وَمَعَيْكَ وَمَعَاقِ ﴾، هذه لام أخرى وهي لام المِلك، الصلاة والنسك لله استحقاقًا، والمحيا والممات لله مِلكًا؛ لأن اللام تأتي للاستحقاق وتأتى للملك.

في هذه الآية جعل هذه الأمور الأربعة: الصلاة والنسك والمحيا والممات جعلها جميعًا باللام مؤخرة بقوله: ﴿ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ لكن تختلف، الصلاة والنُّسُك لله استحقاقًا، والمحيا والممات لله على ملكا،

وانظر: تفسير ابن كثير (١٩٩/٢).

<sup>(</sup>١) قال الطبري في تفسيره (٧/ ١٥٢): (عن مجاهد ﴿قُلْ إِنَّ صَلَاقِي وَنُسُكِي﴾، قال: النسك الذبائح في الحج والعمرة ).

وقال القرطبي في تفسيره (٨/ ١١٢): "والنسك جمع نسيكة، وهي الذبيحة، وكذلك قال مجاهد والضحاك وسعيد بن جبير وغيرهم، والمعنى ذبحي في الحج والعمرة». وقال البغوي في تفسيره (٢/ ١٤٦): "وقال الحسن: نسكي ديني، وقال الزجاج: عبادتي ومنه الناسك الذي يتقرب إلى الله بالعبادة، وقال قوم: النسك في هذه الآية: جميعُ أعمال البر والطاعات من قولك: نسك فلان فهو ناسك إذا تعبد».

فجمعت هذه الآية بين توحيدي الله ﷺ: في إلهيته وهو الأول، وفي ربوبيته وهو الثاني.

الذبح كما أنه عمل ظاهر وهو إراقة الدم، والدم الذي بَثَّهُ في أعضاء المذبوح هو الله عَلَق، وهو علامةُ الحياة، فلا يُزهق إلا لمن خلقه، ولمن بثه في أعضاء مَنْ به الحياة.

ولهذا قال العلماء (١٠): إن العبد حال الذبح يجتمع في قلبه أنواع من العبوديات منها:

- \* الذل لربه ﷺ.
- \* والتعظيم له ﷺ.

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَلَفَهُ: «قوله: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱلْحَدُرُ ۞ ﴿ [الكوثر: ١]، أمره الله أن يجمع بين هاتين العبادتين العظيمتين، وهما: الصلاة والنسك الدالتان على القرب، والتواضع، والافتقار، وحسن الظن، وقوة اليقين، وطمأنينة القلب إلى الله، وإلى عدته، وأمره، وفضله، وخلفه ».

انظر: مجموع الفتاوى (١٦/ ١٣٥)، (١٧/ ٨٨٤، ٨٨٥).

- \* والرجاء، أي: رجاء ما عنده حال ذبحه.
  - \* وطلبُ البركة؛ لأنه ما ذبح إلا لله.

وهذه كلها عبادات قلبية، فكما أنّ الذبحَ عمل ظاهر؛ به تحريك اليد، تحريك اللسان ببعض القول، كذلك يقوم بالقلب حال الذبح أنواعٌ من العبوديات، قد ما يقوم بالقلب شيء البتة، مثل ما يُذبح لضيافة أو نحو ذلك، فهذا يجبُ أن يكون ظاهرًا لله على وَحْده، وإذا اجتمعت في الذبيحة العبادة الظاهرة والعبادة الباطنة –العبادة القلبية – كانت أكمل في رجاء ثواب الذبح، ولو كان في الأمور العادية من ضيافة ونحوها، فيكون الذبح لله على ظاهرًا لم يُرِدْ بهذا إلا الله على، وباسمه فلم يذكر إلا اسم الله على، ثم إنه يكون بالقلب ذلٌ لله على، وخضوعٌ وتعظيم ورجاء المثوبة منه وحده، فتجتمع العبادات القلبية وعبادات الجوارح حال الذبح.

لهذا فإن الذبح من العبادات العظيمة، لكن قد يغفل الناس عن تعلق القلب وفعل الجوارح حين الذبح، وكيف تكون لله على ولهذا على طالب العلم أن يتعلم هذا إن لم يحسنه، يتعلم كيف يكون حال ذبحه لذبيحته للأضحية وهي آكد وآكد وآكد، أو لغيرها، أن يكون موحدًا تمامًا، يرجو في ذبحه أن يكون على غاية من العبودية في لسانه وقلبه وجوارحه؛ لأنه فيه:

- \* حركة لسان للتسمية والتكبير.
- \* عمل القلب بأنواع من العبوديات سبق بعضها .
- \* حركة اليد، وهذا كله مما يجب أن يكون لله كل وحده.

قال: (ومن السنة: لَعَنَ اللهُ مَنْ ذَبَحَ لِغَيْرِ اللّهِ) ووجه الاستدلال: أن من ذبح لغير الله لم يذبح لله، وإنما ذبح لغيره، وأنه ملعونٌ لعنه الله، وهذا الدعاء من النبي على الله عن اللّه مَنْ ذَبَحَ لِغَيْرِ اللّهِ»، يدل على أنّ الذبح لغير الله كبيرة من الكبائر(۱)، وإذا كانت كذلك فهي إذًا يُبغضها الله على وإذا كان الله على أن الذبح لغيره، فمعنى ذلك أن الذبح له وحده محبوب له في مقابله، فيستقيم بذلك الاستدلال.

CLANCE CLANCE

<sup>(</sup>۱) أخرج الطبري في تفسيره (٥/ ٤١)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٣/ ٩٣٤)، والبيهقي في شعب الإيمان (١/ ٢٧١) أن ابن عباس في قال في تفسير الكبيرة: «الكبائر: كل ذنب ختمه الله بنارٍ أو غضبٍ أو لعنةٍ أو عذابٍ».

وانظر: مجموع الفتاوی (۱٬۱/۱۰)، وتفسیر ابن کثیر (۱/۸۶)، وشرح النووی علی مسلم (۲/۸۶ – ۸۲).

شرح ثلاثة الأصول

وَدَلِيلُ النَّذْرِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ يُوفُونَ بِٱلنَّذْرِ وَيَافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيرًا ﴾ [الإنسان: ٧].

# الشرح:

النذر: هو إيجاب المرء على نفسه شيئًا لم يجب عليه(١)، وتارة يكون النذر مطلقًا، وتارة يكون بالمقابلة مُقيّدًا (٢)، والنذر المطلق غير مكروه، والنذر المقيد مكروه.

لهذا استشكل جمع من أهل العلم كُونَ النذرِ عبادةً مع أن النذر مكروه، والنبي ﷺ يقول في النذر: «إِنَّ النَّذْرَ لَا يُقَدِّمُ شيئًا وَلَا يُؤَخِّرُ وَإِنَّمَا يُسْتَخْرَجُ بِالنَّذْرِ مِنَ الْبَخِيلِ»(٣)، يقولون: معلومٌ أنَّ العبادة يحبها الله ﷺ، والنذر يكون مكروهًا كما دل عليه هذا الحديث، فإذا كان مكروهًا كيف يكون عبادة؟ وهذا الاستشكال منهم غير وارد أصلًا؛ لأن النذر ينقسم إلى

<sup>(</sup>١) قال القاضي عياض في مشارق الأنوار (٢/ ٨): «وقوله: «لا نَذْرَ في مَعْصِيَةٍ» يقال بفتح النون وضمها وسكون الذال فيهما هو ما ينذره الإنسان على نفسه أي يوجبه ويلتزمه من طاعة لسبب موجب له لا تبرعا» ا. ه.

وقال أبو السعادات في النهاية في غريب الأثر (٥/ ٣٨): «يُقال: نذرت أنذر وأنذر نذرًا إذا أوجبت على نفسك شيئًا تبرعًا مِنْ عبادةٍ أو صدقةٍ أو غير ذلك » ا. هـ.

قال ابن قدامه في المغنى (١٠/٦٧): « ونذرُ الطاعةِ الصلاة وُالصيام والحجُ والعمرةُ والعتقُ والصدقةُ والاعتكافُ والجهادُ، وما في هذه المعاني، سواءً: نذره مطلقًا بأن يقول: لله عليَّ أَنْ أفعل كذا وكذا، أو علقه بصفة مثل قوله: إن شفاني الله من علتي أو شفي فلانا أو سَلُّم مالي الغائب أو ما كان في هذا المعنى، فأدرك مَا أمَّل بلوغهِ من ذلك فعليه الوفاء به». وانظر: منتقى الأخبار مع شرحه نيل الأوطار (٩/ ١٣٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٦٦٩٢)، ومسلم (١٦٣٩) من حديث ابن عمر ﴿ إِنُّهُا .

قسمين: نذرٌ مطلق، ونذرٌ مقيد.

النذر المطلق: لا يكون عن مقابلة، وهذا غير مكروه، مثل أن يوجب على نفسه عبادة لله على بدون مقابلة، فمثلًا يقول قائل: لله على نذر أن أصلي الليلة عشر ركعات طويلات. بدون مقابلة، هذا إيجاب المرء على نفسه عبادة لم تجب عليه دون أن يقابلها شيء، هذا النوع مطلق، وهذا محمود.

النذر المكروه: وهو ما كان عَنْ مقابلة، وهو أن يقول قائل مثلًا: إن شفى الله على مريضي صُمْتُ يومًا، أو إن نجحت في الاختبار صليت ركعتين، أو إن تزوجت هذه المرأة تصدقت بخمسين ريالًا – مثلًا – أو بمائة ريال. فهذا يوجب عبادة على نفسه مشروطة بشيء يحصل له قدرًا، مَنْ الذي يُحدث هذا الشيء ويجعله كائنًا؟ الجواب: هو الله على. فكأنه قال: إن أعطيتني هذه الزوجة، وإن يسرت لي الزواج بها، صليت لك ركعتين أو تصدقت بكذا، وإن أنجحتني في الاختبار صمت يومًا، ونحو ذلك، وهذا كما قال النبي عَلَيْ: "إِنَّمَا يُسْتَخْرَجُ بِالنَّذْرِ مِنَ الْبَخِيلِ"؛ لأن المؤمن المقبل على ربه ما يعبد الله على بالمقايضة، بل يعبد الله على ويتقرب إليه؛ لأنه سبحانه يستحق ذلك منه، فهذا النوع مكروه. فالنوع الأول محمود، وهذا النوع مكروه.

<sup>(</sup>۱) قال الحافظ ابن حجر كَنْهُ في الفتح (۱۱/ ٥٧٧): «قال المازري: ويحتمل عندي أن يكون وجه الحديث أنّ الناذرياتي بالقربة مستثقلًا لها لما صارت عليه ضربةُ لازم، وكلُّ ملزوم فإنه لا ينشط للفعل نشاط مطلق الاختيار، ويحتمل أن يكون سببه أن الناذر لما لم ينذر القربة إلا بشرط أن يفعل له ما يريد صار؛ كالمعاوضة التي تقدح في نية =

والوفاء بالنذر في كلا الأمرين واجب كما قال النبي ﷺ: "مَنْ نَذَرَ أَنْ يُعْصِيهُ فَلَا يَعْصِهِ" (١)، فتحصل عندنا أن النذر في أربعة أشياء:

الأول: نذر محمود، نحن ما نقول: نذر مشروع، فيفهم أحد أنه واجب أو مستحب، بل نقول: نذر محمود، غير مكروه في الشرع، وهو: المطلق الذي ليس فيه مقايضة ولا مقابلة.

الثاني: نذر مكروه، وهو الذي يكون عن مقابلة.

فالنذر الأول -نذر التبرّر والطاعة- واجب الوفاء به، وكذلك يجب الوفاء بالثاني حتى ولو كان مكروهًا، وهذا النذر الواجب أثنى الله على أهله في الحالين بقوله: ﴿ يُوفُونَ بِالنّذْرِ ﴾ [الإنسان:٧]؛ لأن الناذر أوجبه على نفسه، فلما كان واجبًا صار الوفاء به واجبًا، فامتثل للوجوب الذي أوجبه على نفسه؛ لأنه يخشى عقابه.

فتحصّل أن هذه الأربعة: منها اثنتان واجبتا الوفاء، وواحد محمود، وواحد محمود، وواحد مكروه، ولهذا صار غالب حال النذر -إذكان عبادة- هو الحال التي يكون فيها محمودًا أو واجبًا (٢٠)، ولهذا صار النذر عبادة من العبادات التي

المتقرب. قال: ويشير إلى هذا التأويل قوله: ﷺ: "إِنَّهُ لَا يَأْتِي بِخَيْرٍ"، وقوله: "إِنَّ اللَّهُ قَدَّرَهُ لَهُ"، وهذا كالنص على هذا التعليل)، وقال في الفتح أيضًا (١١/ ٥٧٨): "وجزم القرطبي في المفهم بحمل ما ورد في الأحاديث من النهي على نذر المجازاة فقال هذا النهي محله أن يقول مثلا إن شفى الله مريضى فعليَّ صدقة". ا. ه. وانظر: نيل الأوطار للشوكاني (٩/ ١٤٠).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٦٩٦، ١٨٠٠) من حديث عائشة ﷺ .

<sup>(</sup>٢) انظر: المغنى (١٠/ ٦٧ - ٧٠)، والمجموع للنووي (٨/٣٤٣).

يرضاها الله على ويحبها، إلا في حال واحدة وهي حال نذر المقابلة، وأما نذر المعصية فليس عبادة؛ لأنه يحرم الوفاء به.

باعتبار أن النذر عبادة يأتي هذا التقسيم، وهذه إشكالية قديمة منذ زمن شيخ الإسلام ابن تيمية كُنّه وهي: كيف يحكم على من صرف النذر بالشرك مع كونه مكروهًا؟، والنذر يكون شركًا من حيث العبادة الظاهرة والباطنة، أي باعتبار الظاهر والباطن، فهو شرك باعتبار أنه عقده لغير الله كان وقد يكون عقد النذر أصلًا عبادة، فالنذر قد يكون شركًا أكبر في الربوبية، وقد يكون شركًا أكبر في الربوبية، وقد يكون شركًا أكبر في الألوهية، فإذا تعلق بالمنذور له تعلق في شأن الربوبية، ومعنى النذر أنه يريد شيئًا مقابل شيء، فلذلك كره، فصار أنك لاتطبع حتى تعطى، وهذا بخلاف الذل والخضوع لله كان فإذا انصرف إلى غير الله كان عباد كانه يعتقد فيه تصرف، فهو نذر لاعتقاده أنه يعطيه فلا يمكن أن يتوجه النذر إلا باعتقاد.

قال: (وَدَلِيلُ النَّذْرِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ يُوفُونَ بِٱلنَّذْرِ ﴾ ، ووجه الاستدلال: أن الله على امتدحهم بذلك: بأنهم يوفونَ بالنذر ، وإذ أنّه امتدحهم بذلك دل على أن هذا العمل منهم -وهو الوفاء بالنذر - محبوب له على ، فثبت أنه عبادة لله على .

والنذر له شقان:

الشق الأول: النذر.

والشق الثاني: الوفاء به.

وكلا الأمرين إذا صُرف لغير الله على فهو شرك.

\* من نَذَرَ لغير الله، كأن ينذر لأصحاب المشاهد والأولياء أو القبور، فينذر للمشهد الفلاني، وينذر مثلًا للنبي عَلَيْ ، أو أن ينذر لأحد من الموتى، ينذر لفاطمة على الله أو ينذر لأحد من آل البيت، أو لخديجة، أو ينذر لأحد من الأولياء أو نحو ذلك، يقول: علي نذر للولي الفلاني، ولو كان بغير مقابلة هذا إيجاب على نفسه عبادة لمن؟ الجواب: لغير الله فصار شركًا أكبر.

القسم الثاني: إنْ شفى اللهُ مريضي فللولي الفلاني عليَّ نذر بكذا وكذا، فهذا على المقابلة، ولو كان على هذا النحو، فصرفه لغير الله على شرك أيضًا؛ لأن في قوله: (إن شفى الله مريضي) هذا ربوبية، وقوله: (فللولي الفلاني على نذر) هذا شرك في العبودية، فهو أقر بالربوبية ولكنه أشرك في العبودية، هذا جهة النذر، الوفاء لأصحاب القبور أو نحوهم، أو الجن، أو الملائكة، هذا كله شرك.

فلو حصل منه النذر لغير الله، فلا يجوز أن يوفِي به، فإن وفَّى به لغير الله فسيكون ذلك شركًا بعد شرك؛ لهذا قال ﷺ: «وَمَنْ نَذَرَ أَنْ يَعْصِيَهُ فَلَا يَعْصِيهُ فَلَا يَعْصِهِ»، يدخل في ذلك إذا كان النذر لغير الله ﷺ:

قال: ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذِرِ ﴾ مدحهم بذلك، فدل أن وفاءهم بالنذر عبادة يحبها الله ﷺ.

الْأَصْلُ الثَّانِي: مَعْرِفَةُ دِينِ الْإِسْلاَمِ بِالْأَدِلَّةِ، وَهُوَ الاِسْتِسْلاَمُ لِلَّهِ بِالنَّوْحِيدِ، وَالْإِنْقِيَادُ لَهُ بِالطَّاعَةِ، وَالْخُلُوصُ مِنَ الشِّرْكِ وَأَهْلِهِ.

### الشرح:

فهذه الرسالة تسمى (ثلاثة الأصول وأدلتها) وقد ذكر المؤلف – رحمه الله تعالى وأجزل له المثوبة – الأصل الأول فيما سبق، وهو معرفة العبد ربه، أي معرفة العبد معبوده؛ لأن الرب هنا بمعنى المعبود، والربوبية بهذا الموقع بمعنى العبادة؛ لأن الابتلاء وقع فيها، هذا أصل من الأصول، والمقبور أو الميّت يُسأل أول سؤال عَنْ ربه (۱)، عن معبوده الذي كان يعبده من هو؟ فإن كان يعبد الله وحده لا شريك له، أجاب بأنَ معبودي ربي: الله وحده لا شريك له، أجاب بأنَ معبودي ربي: الله ربي الله، وربي فلان، وربي فلان، وربي فلان، وربي فلان، من المعبودات المختلفة، أي معبودي فلان، ومعبودي فلان، معبودي فلان، معبودي فلان، معالله على فيسأله معبودي فلان، ومعبودي فلان، معالله على فيسأله منكرٌ ونكيرُ عَنْ دينه: ما دينك؟ (۲).

فلهذا كان لزامًا أن يتعلم العبد دينه بأدلة ذلك، حتى يخرج عن التقليد، ويكون اعتقاده بهذا عن علم ومعرفة وبصيرة، لا على وجه المتابعة للناس؛

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص٤٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (١٠٧١)، وابن حبان في صحيحه (٧/ ٣٨٦)، والطبراني في المعجم الأوسط (٥/ ٤٤)، والبيهقي في إثبات عذاب القبر (ص ٥٧)، واللالكائي في اعتقاد أهل السنة (٦/ ١٦٣٤) من حديث أبي هريرة والله السنة (٦/ ٤١٦) من حديث أبي هريرة حديث حسن غريب).

ولهذا جاء في بعض طرق السؤال «وأما المنافق أو قال الفاجر فيقول: «لًا أَدْرِى سَمِعْتُ النَّاسَ يَقُولُونَ شَيْئًا فَقُلْتُهُ»(١). وهذا يدل على أنه يسير مع الناس على التقليد، وأن التقليد لا يسوغ في أصول الدين، فهذه الأصول الثلاثة: التقليد في دين الإسلام، التقليد في العبادة، التقليد في الشهادة بأن محمدًا رسول الله لا يكفي، فإذا قال قائل: أنا مسلم بحكم أني في بلد إسلام. وهو لم يعتقد هذه الأمور اعتقادًا عن علم، ولو لمرة في حياته، ولو كانت قبل البلوغ فإنه بهذا لا يخلص من التَبِعِة، فلابد أن يعتقدَ ما يجب اعتقاده عَنْ معرفة، وهي هذه الأصول الثلاثة، وعَنْ معرفة وعلم ودليلِ. ولهذا الشيخ كَلَتْ توسّع في الأدلة ، كُلُّ مسألةِ يذكرها يذكر دليلًا عليها ؟ لأنّ المتعلم لهذا يخرج به عن ربقة التقليد لمن علمه، فيكون اعتقاده عن دليل؛ ولهذا ينبغي تعليم الصغار المميزين هذه الرسالة أو الكبار، يُتعلِّمونها بأدلتها لا على وجه التفصيل-كما نذكر في هذا الشرح- لكن يتعلم أن العبادة معناها كذا ودليلها كذا، فيعتقدها بدليلها، يعلم أن الله على هو الذي فرض هذا الشيء، وهذا دليل المسألة، فيخرج عن رِبقَة التقليد في هذه المسائل العظام.

قال هنا كَلَنْهِ: (الْأَصْلُ الثَّانِي: مَعْرِفَةُ دِينِ الْإِسْلاَمِ بِالْأَدِلَةِ) ما هو الإسلام؟ قال: (وَهُوَ الاِسْتِسْلاَمُ لِلَّهِ بِالتَّوْحِيدِ، وَالاِنْقِيَادُ لَهُ بِالطَّاعَةِ، وَالْمُخُلُوصُ مِنَ الشِّركِ وَأَهْلِهِ) وهذه العبارة، وهي الأخيرة: (والخُلُوصُ مِنَ الشِّرْكِ) الصواب أنها: (والْبَرَاءَةُ مِنَ الشِّرْكِ وَأَهْلِهِ) هذا هو الموجود في النسخ المعتمدة، أما: (والخُلُوصُ مِنَ الشِّرْكِ)، فهذه ليست في النسخ المعتمدة، أما: (والخُلُوصُ مِنَ الشِّرْكِ)، فهذه ليست في النسخ

سبق تخریجه (ص٤٩).

المعتمدة، وهي هكذا في طبعتنا، والصحيح في النسخ المعتمدة أن: (الْإِسْلاَم هُوَ الاِسْتِسْلاَمُ لِلهِ بِالتَّوْحِيدِ، وَالاِنْقِيَادُ لَهُ بِالطَّاعَةِ، وَالْبَرَاءَةُ مِنَ الشِّرْكِ وَأَهْلِهِ). الشِّرْكِ وَأَهْلِهِ).

ومن المعلوم أن (الْبَرَاءَةُ مِنَ الشِّرْكِ وَأَهْلِهِ) أدل على المراد من لفظ (الْخُلُوصُ مِنَ الشَّرْكِ)؛ لأن الخَلوص مِنْ الشرك إنما هو خروج عن الشرك، وليس فيه معنى البراءة من الشرك وأهله؛ ولهذا كان الأصحُ أن يُجعل بدل (الخُلُوصُ مِنَ الشِّرْكِ وأَهْلِهِ) في هذه النسخة، ما هو في النسخ المعتمدة الأخرى وهي أنّ (الْإِسْلاَمِ هُوَ الْإِسْتِسْلاَمُ لِللَّهِ بِالتَّوْجِيدِ، وَالْإِنْقِيَادُ لَهُ بِالطَّاعَةِ، وَالْبَرَاءَةُ مِنَ الشِّركِ وأَهْلِهِ) وهذا هو الذي يناسب الاستدلال لله بِالطَّاعَةِ، وَالْبَرَاءَةُ مِنَ الشِّركِ وأَهْلِهِ) وهذا هو الذي يناسب الاستدلال الذي استدل به الشيخ، وهو قوله ﷺ: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ إِنَّنِي اللهِ الذي يناسب هذا التعريف.

والإسلام يُراد به تارة الإسلام العام، ويراد به تارة الإسلام الخاص، يأتي هذا في القرآن وهذا (١).

فالإسلام العام: يراد به الإسلامُ الذي خوطب به جميعُ الناس من لدن آدم ﷺ إلى أن يرث اللهُ ﷺ الأرضَ ومَنْ عليها، بل خوطب به جميع

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَلَفُهُ: "فإنّ الإسلام الخاص الذي بعث اللهُ به محمدا على المتضمن لشريعة القرآن ليس عليه إلا أمة محمد على والإسلام اليوم عند الإطلاق يتناول هذا، وأما الإسلام العام المتناول لكل شريعة بعث اللهُ بها نبيًا، فإنّه يتناول إسلام كُلِّ أمةٍ متبعة لنبي من الأنبياء " ا. ه.

انظر: مجموع الفتاوي ُ(٣/ ٩٤).

المخلوقات كما قال على: ﴿أَفَغَيْرَ دِينِ ٱللَّهِ يَبْغُونَ وَلَهُۥ أَسَلَمَ مَن فِي ٱلسَّمَلُونِ وَٱللَّهِ وَاللَّهُ أَسَلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَلُونِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ۚ ۞﴾ [آل عمران: ٨٣] أسلم له كل شيء كما قال زيد بن عمرو بن نفيل (١):

## وَأَسْلَمْتُ وَجْهِيَ لِمَنْ أَسْلَمَتْ لَهُ الْمُزْنُ تَحْمِلُ عَذَبًا زُلاَلاً

فالإسلام هذا العام، (الإسْتِسْلاَمُ لِلهِ) استسلام لله عن طواعية واختيار، هذا الإسلام العام الذي خوطب به جميع الخلق، حصل التكليف على آدم وبنيه قال على: ﴿وَمَلَهَا ٱلْإِنسَانُ ﴾ [الاحزاب: ٧٧]، أي حمل الإنسانُ الأمانة، وهي أمانة التكليف بالإسلام، قال على: ﴿إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللهِ ٱلْإِسلام، قال على: ﴿إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللهِ ٱلْإِسلام العام الذي دعا إليه كل رسول، وكل نبي من لدن آدم على إلى محمد على الجميعُ يدعو إلى الإسلام، وهذا الإسلام العام الذي يشترك فيه جميع الرسل.

أما الإسلام الخاص: فهو القسم الثاني، وهو المراد هنا بقوله: (معرفة دين الإسلام)، لا يريد دين الإسلام العام، وإنما بعد بعثة محمد على صار المقصود بالإسلام الذي طُلب من الناس أن يدينوا به، وأن يعتقدوه، هو الإسلام الذي جاء به على، وهو دين الإسلام الخاص، حتى صار الإطلاق إذا أطلق الإسلام لا يراد به إلا دين الإسلام الذي بُعث به نبينا محمد على الذي يشمل عقيدة الإسلام وشريعة الإسلام.

فقد ثبت في الحديث الصحيح أن النبي ﷺ قال: «وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ لاَ يَسْمَعُ بِي أَحَدُ مِنْ هَذِهِ الأُمَّةِ، وَلاَ يَهُودِيُّ وَلاَ نَصْرَانِيُّ، وَمَاتَ وَلَمْ

<sup>(</sup>١) انظر: كتاب الأغاني للأصفهاني (٣/ ١٢١).

يُؤْمِنْ بِالَّذِي أُرْسِلْتُ بِهِ، إِلَّا كَانَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ» (١)، فقوله ﷺ (لاَ يَسْمَعُ بِي) أي ببعثتي وبرسالتي، وبما أرسلت به، ثم لا يؤمن بي أحد من هذه الأمة ولا يهودي ولا نصراني، وفي الرواية الأخرى: «وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ لاَ يَسْمَعُ بِي أَحَدٌ مِنْ هَذِهِ الأُمَّةِ يَهُودِيُّ أَوْ نَصْرَانِيٌّ ثُمَّ يَمُوتُ وَلاَ يُؤْمِنُ بِيلِهِ لاَ يَسْمَعُ بِي أَحَدٌ مِنْ هَذِهِ الأُمَّةِ يَهُودِيُّ أَوْ نَصْرَانِيٌّ ثُمَّ يَمُوتُ وَلاَ يُؤْمِنُ بِيلِهِ إلَّا كَانَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ» (٢)، المراد أمة الدعوة، بِاللَّذِي أُرْسِلْتُ بِهِ إِلَّا كَانَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ»، فمن قوله ﷺ : «وَلَمْ يُؤْمِنْ بِالَّذِي أُرْسِلْتُ بِهِ إِلَّا كَانَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ»، فمن كان على دين الإسلام العام، وقد بُعث النبي ﷺ فإنه لا يقبل منه، لا يقبل بعد بعثة النبي ﷺ من أحد إلا أن يتبع دين الإسلام الخاص الذي بُعث به بعد بعثة النبي ﷺ، وهو المراد هاهنا، وهو الذي يحصل به الابتلاء والفتنة في القبر، يحصل الابتلاء والفتنة بدين الإسلام الذي بُعث به محمد ﷺ.

قال: (وَهُوَ الاسْتِسْلامُ للهِ بالتوحيدِ) الاستسلام أن يكون فاعله فاعل الاستسلام كهيئة المستسلم، والمستسلمُ لغيره تابعٌ له لا يفعل إلا ما يريد، خلُص قلبه إلا مَنْ رغبة مَنْ استسلم له، ولو قال (وهو الإسلام لله بالتوحيد) لصح تعريفه، فالاستسلام هنا بمعنى الإسلام، وله أسلم، ﴿وَأَنِيبُوا إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ ﴾ [الزمر:٥٠]، كلها بمعنى الاستسلام والإسلام، والإسلام لله والاستسلام لله بمعنى واحد قيَّدُها في هذا الموضع بقوله: (بالتوحيدِ)، والتوحيد يشمل توحيد الله عنى ربوبيته وفي ألوهيته وفي أسمائه وصفاته والمقصود الأخص من هذه الثلاثة: توحيد العبادة؛ لأن الخصومة وقعت

<sup>(</sup>١) أخرجه الأمام أحمد (٢/ ٣١٧) من حديث أبي هريرة ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّالِمُ اللَّهُ الللَّالِي اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد (٢/ ٣٥٠) بهذا اللفظ من حديث أبي هريرة ﷺ، ورواه مسلم (١٥٣) بلفظ: «يَهُودِيُّ وَلَا نَصْرَانِيُّ».

فيه، ومعلوم أنَّ توحيدَ العبادة متضمنٌ لتوحيد الربوبية ولتوحيد الأسماء والصفات.

ثم قال: (وَالإِنْقِيَادُ لَهُ بِالطَّاعَةِ) الانقياد لله على بالطاعة، يعني: أن يكون منقادًا غير ممانع ولا متول عن طاعة الله على، إنما ينقاد ويذعن كما قال على: ﴿ وَلَ أَطِيعُوا اللّهَ وَالْمِيعُوا اللّهَ وَالْمِيعُوا اللّهَ وَالْمِيعُوا اللّه وطاعة رسوله، يعني الانقياد لله وللرسول فيما أمر الله على به، وفيما أمر به النبي على الرسول فيما في النبي على الرسول فيما يذعنوا ولم ينقادوا ﴿ وَلَا عَلَيْهِ عَلَى الرسول ﴿ مَا حُمِلَ إِنَا عَلَيْهِ عَلَى الرسول فَمَا حُمِلَ إِنَاهُ وهو الرسالة، ﴿ وَعَلَيْكُمُ مَا حُمِلُ إِنَاهُ وهو الاستجابة لله وللرسول. فإذًا هنا الرسالة، وعَلَيْكُمُ مَا حُمِلُ الله عَلَيْهِ وهو الاستجابة لله وللرسول. فإذًا هنا الانقياد بالطاعة لله على وطاعة رسوله على النبي بعث بهذا الإسلام الأخير.

قال: (والبراءة مِنَ الشِّركِ وَأَهْلِهِ)، فُسّرت البراءة بعدة تفسيرات أصلٌ وفروعه؛ فأصلُ البراءة البُغضُ في القلب، أي بغض الشرك وأهله، ويتبع بُغضَهم معاداتُهم وتكفير من كفره الله على ورسوله، تكفير المشركين ومقاتلتهم عند مشروعية ذلك، وهذا هو معنى الكفر بالطاغوت أيضًا، فإنّ الكفر بالطاغوت هو بُغضه ومعاداة أهله، وتكفير أهل الطاغوت، وهم أهل عبادة غير الله على، وقتالهم عند مشروعية ذلك، والبراءة من الشرك أصلها البغض، يتبع البغض أشياء:

أولاً: المعاداة.

ثانياً: التكفير. ومعلوم أن التكفير تَبَعُ للعلم.

ثالثاً: قتالهم عند مشروعية ذلك؛ وذلك أيضا مستلزم للعلم.

فتلخص أنّ العامة -وهم من ليسوا علماء - عليهم من البراءة، أصلُها وهو البُغض، وأما فروعها فإنما هي بحسب درجات العلم، البغضُ لا بد أن يُبْغِض فإن لم يبغض الشرك فإنه ليس بمسلم، إذا كان يحب الإسلام وأهله، ويحب التوحيد وأهله، ولكن لا يبغض الشرك وأهله فإنه ليس بمسلم، لكن قد يبغض الشرك وأهل الشرك باعتبار الأصل، لكنه يحب بعض المشركين لغرض من أغراض الدنيا، فهذا ليس بمشرك، وإنما ناقصٌ بعض المشركين لغرض من أغراض الدنيا، فهذا ليس بمشرك، وإنما ناقصٌ إسلامه، كما سبق في تقسيم الموالاة إلى: موالاة، وتول.

والمقصود مِنْ هذا أنّ مسألة البراءة هذه؛ من الشرك وأهله أصلُ البراءة البغضُ يتبعها أشياء: المعاداة، والتكفير، والمقاتلة، وكلها تبع للعلم، ويتنوع ذلك بحسب الناس، وأسهل ما يكون في الموحدين –عند عامة الموحدين – معاداة المشركين، ولو لم يكن عندهم من الحجة أو من بيان تكفيرهم، ومِنْ إقامة الدلائل على مشروعية مقاتلة أهل الشرك، فإنه قائم في قلبه بغضهم ومعاداتهم، وهذا به يحصل الإسلام.

إذًا تعريف الإسلام شمل ثلاثة أشياء:

أولاً: الاستسلام لله بالتوحيد.

**ثانياً**: الانقياد لله بالطاعة.

**ثالثاً**: البراءة من الشرك وأهله.

وَهُوَ ثَلاَثُ مَرَاتِبَ: الْإِسْلاَمُ، وَالْإِيمَانُ، وَالْإِحْسَانُ، وَكُلُّ مَرْتَبَةٍ لَهُا أَرْكَانُ.

## الشرح:

وهو بهذا التعريف شمل معنى الشهادتين كما سيأتي. هذا الدين -دين الإسلام- الذي جاء به محمد ﷺ ثلاث مراتب.

قال الشيخ كَلَله: (وَهُوَ ثُلاَثُ مَرَاتِبَ):

(الْإِسْلاَمُ)، هذه مرتبةٌ في دين الإسلام نتيجة هذه المرتبة أن يُحْكَم لأهلها بأنهم مسلمون.

(وَالْإِيمَانُ) ونتيجة هذه المرتبة أن يُحْكَم لأهلها بأنهم مؤمنون.

(وَالْإِحْسَانُ) ونتيجتها أن يُحكم لأهلها بأنهم محسنون، فالمحسن والمؤمن والمسلم، الجميع من أهل دين الإسلام، لكن لكلٍ مرتبتُه الخاصة به، هم درجاتٌ عند الله.

فالإسلام (١٠): هو إقامة الأعمال الظاهرة: الشهادتان مع الأركان الأربعة المعروفة، إقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان، وحج البيت، مع بعض الإيمان الذي يُصحح هذا الإسلام الظاهر.

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كلف في مجموع الفتاوى (۱۷/۷)، و(۷/۹): "فلما ذكر الإيمان مع الإسلام جعل الإسلام هو الأعمال الظاهرة: الشهادتان، والصلاة، والزكاة، والصيام، والحج». وقال أيضا: "ومعلوم أنه لم يرد أن هذه الأعمال تكون إيمانًا بالله بدون إيمان القلب؛ لما قد أخبر في غير موضع أنه لا بد من إيمان القلب، فعلم أن هذه مع إيمان القلب هو الإيمان». ا. ه.

والإيمان: الإيمان بأركانه الستة: بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وبالقدر خيره وشره، مع بعض الإسلام الظاهر مع بعض العمل الظاهر.

الذي معه يصح هذا الإيمان الباطن (١).

والإحسان: هو مقام المراقبة لله ﷺ (٢).

#### 

(۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كُلَّة في مجموع الفتاوى (۷/ ۲۰٤)، (۱٤ / ۱۲۱): 
«التحقيق أن إيمان القلب النام يستلزم العمل الظاهر بحسبه لا محالة، ويمتنع أن يقوم 
بالقلب إيمان نام بدون عمل ظاهر». وقال أيضًا: «فعلم أن من يتكلم بالإيمان 
ولا يعمل به لا يكون قلبه مؤمنًا، حتى أن المكره إذا كان في إظهار الإيمان فلابد أن 
يتكلم مع نفسه وفي السر مع من يأمن إليه، ولابد أن يظهر على صفحات وجهه وفلتات 
لسانه؛ كما قال عثمان، و أما إذا لم يظهر أثر ذلك لا بقوله ولا بفعله قط، فإنه يدل على 
أنه ليس في القلب إيمان». ا. هـ.

وقال الشيخ عبد الرحمن بن حسن كَنْهُ: «والإيمان بالأصول الستة المذكورة في الحديث، وأصول الإيمان المذكورة تتضمن: الأعمال الباطنة والظاهرة، فإن الإيمان بالله يقتضي: محبته، وخشيته، وتعظيمه، وطاعته بامتثال أمره وترك نهيه، وكذلك الإيمان بالكتب يقتضي العمل بما فيها من الأمر والنهي، فدخل هذا كله في هذه الأصول الستة الدر السنية في الأجوبة النجدية (١/ ٣٣١).

(٢) قال ابن القيم كَلَهُ: في مدارج السالكين (٢/ ٢١٧): «أن النبي كلي كان يندب إلى أعلى المقامات فإن عجز العبد عنه حطه إلى المقام الوسط؛ كما قال: «اعْبُدِ اللَّهَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ»، فهذا مقام المراقبة الجامع لمقامات الإسلام والإيمان والإحسان». ا. ه. وقال الشيخ عبد الله بن الشيخ محمد كليه: «وفسر الإحسان، بقوله: «أَنْ تَعْبُدُ اللَّهَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ» ففسره بأن تعبد الله، كأنك تشاهده، فإن لم تكن تشاهده، فهو يراك، لا يخفي عليه منك شيء، حتى ما توسوس به نفسك ». ا. ه. انظر: الدرر السنية في الأجوبة النجدية (١/ ٢٥٦).

أَرْكَانُ الْإِسْلَامِ خَمْسَةً: شَهَادَةُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلاّ اللَّهُ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ، وَإِقَامُ الصَّلَاةِ، وَإِيتَاءُ الزَّكَاةِ، وَصَوْمُ رَمَضَانَ، وَحَجُّ بَيْتِ اللَّهِ الْحَرَامِ.

فَدَلِيلُ الشَّهَادَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لِآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ وَأَوْلُواْ ٱلْعِلْمِ قَايِمًا بِٱلْقِسْطِ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْعَيْبِينُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [آل عمران: ١٨].

وَمَعْنَاهَا: لَا مَعْبُودَ بِحَقِّ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ؛ (لَا إِلَهَ) نَافِيًا جَمِيعَ مَا يُعْبَدُ مِنْ دُونِ اللَّهِ، (إِلَّا اللَّهُ) مُثْبِتًا الْعِبَادَةَ لِلَّهِ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ فِي مِنْ دُونِ اللَّهِ، (إِلَّا اللَّهُ) مُثْبِتًا الْعِبَادَةَ لِلَّهِ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ فِي عِبَادَتِهِ، كَمَا أَنَّهُ لَيْسَ لَهُ شَرِيكٌ فِي مُلْكِهِ.

# الـشــرح:

قال: (أَرْكَانُ الْإِسْلَامِ خَمْسَةٌ)، ذكرها ثم ذكر الأدلة على ذلك، فقال: (فَدَلِيلُ الشَّهَادَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ وَأُوْلُواْ الْعِلْمِ قَالِمُ اللَّهُ إِلَّا هُوَ وَالْمَلَتَهِكَةُ وَأُولُواْ الْعِلْمِ قَالِمُ اللَّهُ إِلَا هُوَ الْعَرِينُ الْحَكِيمُ اللَّهُ.

ووجه الاستدلال: أن الله على شهد بذلك لنفسه، وشهد له بذلك الملائكة، وهم عُمَّار السماء، وشهد له بذلك أيضًا أولوا العلم من الثقلين، قال على: ﴿قَايَمًا بِٱلْقِسَطِّ لاَ إِلَهَ إِلَا هُو ٱلْمَرِينُ ٱلْحَكِيمُ ، فبعد أن شهد بذلك لنفسه، وأخبر بشهادة ملائكته له بذلك، وبشهادة أولي العلم له بذلك، أخبر مرة أخرى بمضمون ذلك، فقال على: ﴿لاَ إِللهَ إِلّا هُو ٱلْعَزِينُ ٱلْحَكِيمُ ﴾، فهذا وجه الاستدلال من هذه الآية.

ثم قال: (وَمَعْنَاهَا: لَا مَعْبُودَ بِحَقِّ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ)، وكأن سائلًا يسأل: ما معنى لا إله إلا الله؟.

(لَا إِلَهَ إِلاّ اللَّه) أربع كلمات: (لا) ثم (إله) ثم (إلا) ثم (الله)، معنى (لا): حرف لنفي الجنس، وهي من أخوات إنَّ، أو تعمل عمل إنَّ كما قال ابن مالك (١): عَمَل إنَّ اجْعَل لِلا فِي نَكِرَة.

ويكون اسمها نكرة كما قال هنا: (لا إله)، إله، والإله: فعال بمعنى مفعول أي معبود، إله بمعنى مألوه أي معبود؛ لأن الإلهة بمعنى العبادة، والألُوهة بمعنى العبودية، وأصلها من أَله يَأْلهُ، إلهّةً، وألوهة (٢)؛ إذا عَبَد مع الحب والخوف والرجاء؛ إذا عبد عابد ما يعبده خائفًا راجيًا محبًا فإنه يكون قد ألهه، قال الراجز (٣):

لِـلَّـهِ دَرُّ الـغـانِـياتِ المُـدَّهِ سَبَّحْنَ وَاسْتَرْجَعْنَ مِنْ تَأَلَّهِي يعني من عبادتي، والتأله هو العبادة، (لا إله) كما قال هنا، معناها

<sup>(</sup>١) قال ابن مالك في ألفيته:

عَمَلَ إِنَّ اجْعَلْ لِلَا فِي نَكِره مفردةً جاءتْك أَوْ مُكَرَّره انظر: شرح ابن عقيل (٢/٥)، وشرح الألفية لابن الناظم (ص٧).

<sup>(</sup>٢) قال الفيروز آبادي: «أله إلاهة وألوهة وألوهية عبد عبادة، ومنه لفظ الجلالة وأصله اله كفعال بمعنى مألوه والتأله التنسك والتعبد والتأليه التعبيد» باختصار.

وقال عبد القادر الرازي: «أله يأله بالفتح فيهما إلاهة أي عبد، ومنه قرأ بن عباس ﴿ وَيَذَرَكَ وَإِلَا هَتِكَ ﴾ بكسر الهمزة، أي وعبادتك».

انظر: القاموس المحيط (ص ١٦٠٣) ومختار الصحاح (ص ٩)، ولسان العرب (١٣/ ٤٦٩).

<sup>(</sup>٣) هو رؤبة بن العجاج، انظر: تفسير الطبري (١/ ٥٤)، وتفسير ابن كثير (١/ ٢٠).

لا معبود، فسر الإله بمعنى المعبود؛ لأن ذلك الذي يقتضيه لسان العرب، وكذلك هو الذي جاء في القرآن، قال عنى: ﴿الَّرْ كِنْكُ أُمْوَكَتُ ءَايْنُهُم مُمْ فُصِّلَتُ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ۞ أَلَّا تَعَبُدُوٓا إِلَّا اللَّهُ ۚ إِنَّنِى لَكُم مِنْهُ نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ ۞ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ۞ مَن عند الله عِن هو لا إله إلا الله.

قال هنا: ﴿ أَلَّا تَعَبُدُوا إِلَّا اللَّهُ ﴾ فتفسير الإله بالمعبود هذا موافق للقرآن وموافق للغة العرب، وبه تعلم أن من فسر الإله بالرب أي بأنه القادر على الاختراع كما هو تفسير أهل الكلام المذموم (١)، والأشاعرة والماتريدية (٢) ونحوهم، فإن هذا من أبطل ما يكون؛ لأنه مناقض للغة العرب وترده لغة العرب، ومناقض للقرآن ويرده القرآن والسنة، فإن مادة الإله غير مادة

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَلَفُهُ في مجموع الفتاوى (٣/ ١٠١): "وليس المراد بالإله هو القادر على الاختراع؛ كما ظنه من ظنه من أئمة المتكلمين، حيث ظن أن الإلهية هي القدرة على الاختراع دون غيره، وأن من أقر بأن الله هو القادر على الاختراع دون غيره فقد شهد أن لا إله إلا هو». ا.ه.

وقال الشيخ عبد الرحمن بن حسن كَلَهُ: "والأشاعرة: أخطؤوا في ثلاث من أصول الدين . . . وأخطؤوا أيضًا: في التوحيد، ولم يعرفوا من تفسير لا إله إلا الله، إلا أن معناها القادر على الاختراع، ودلالة لا إله إلا الله على هذا، دلاله التزام، لأن هذا من توحيد الربوبية الذي أقر به الأمم ومشركو العرب؛ كما قال تعالى : ﴿ قُل لِمَن الْأَرْضُ وَ مَن فِيهَا إِن كُنتُ مُ عَلَمُون اللهُ على هذا ، دلاله التزام ، الأرض و مَن وحيد الإلهية ، وهي كثيرة في القرآن، يحتج تعالى عليهم بذلك، على ما أنكروه من توحيد الإلهية ، الذي هو معنى لا إله إلا الله، مطابقة، وتضمنا) ا.ه. ملخصا .

انظر: الدرر السنية (١/ ٣٢٠).

<sup>(</sup>۲) الماتريدية نسبة إلى أبي منصور محمد بن محمد بن محمود الماتريدي نسبة إلى قرية من قرى سمرقند، متكلم صاحب تصانيف في الفقه والعقائد وغيرها، متوفى ٣٣٣ه. انظر: الفوائد البهية (ص١٩٥)، والجواهر المضية (ص١٣٠).

الرب(١١)، والإله هو المعبود كما سبق في الاشتقاق.

يقول هؤلاء: معنى (لا إله) أي لا قادر على الاختراع إلا الله، ولهذا لا يكفرون من أشرك مع الله على إلهًا آخر في العبادة، يقولون: ما دام أنه مقر بتوحيد الربوبية، وبأن الله على هو المتوحّد في أفعاله؛ برزقه وإحيائه وإماتته، وفي تدبيره الأمر، وفي ملكه، وفيما يفعل، فإن هذا مؤمن!! وهذا باطل.

وبعضهم يفسر الإله بتفسير آخر يرجع إلى معنى الربوبية، يقول أحد كبار وأئمة الأشاعرة، وهو السَّنوسي في كتابه المعروف بأم البراهين<sup>(٢)</sup> في العقائد الأشعرية يقول: (فالإله هو المستغني عما سواه، المفتقر إليه كل ما عداه).

يقول: فمعنى (لا إله إلا الله) لا مستغنيًا عما سواه، ولا مفتقرًا إليه كل ما عداه إلا الله. فصار معنى كلمة التوحيد عندهم: هو توحيد الله عنى في ربوبيته. وهذا من أبطل الباطل؛ لأن المشركين قد أخبر الله عنى كتابه بأنهم مقرون بهذا الذي جعله معنى كلمة التوحيد. يقول السنوسي: معنى (لا إله إلا الله) لا مستغنيًا عما سواه، ولا مفتقرًا إليه كل ما عداه إلا الله. فإن أبا جهل وصحبه ألم يكونوا موقنين بأنه لا مستغنيًا عما سواه ولا مفتقرًا

<sup>(</sup>۱) قال أبو السعادات: (الرب يطلق في اللغة على المالك والسيد المدبر والمربي والقيم والمنعم، ويقال: ربه يربه أي كان له ربًا، ويقال: رب فلان ولده يربه ربًا ورببه ورباه كله بمعنى واحد). ١. هـ بتصرف.

انظر: النهاية في غريب الحديث ( ٢ / ١٧٩ -١٨٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: السنوسية مع شرحها أم البراهين (ص٦٣) تأليف أحمد بن عيسى الأنصاري.

إليه كل ما عداه إلا الله؟ الجواب: بلى فهم يؤمنون بذلك كما بينه الله على في القرآن في آيات كثيرة جدا كقوله على: ﴿ وَلَين سَأَلْتُهُم مَّنْ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ اللهُ ﴾ [العنكبوت: ٢٦]، وقوله على: ﴿ وَلَين سَأَلْتَهُم مَنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَ اللهُ ﴾ [الزخرف: ٨٨]، وقوله على: ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّن السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَكَر ﴾ ، إلى آخر الآية ، قال على : ﴿ فَسَيقُولُونَ اللهُ فَقُلُ أَفَلُ لَنَقُونَ ﴾ [يونس: ٣١] وقوله على: ﴿ قُلْ مَن رَبُّ السَّمَوَتِ السَّبِعِ وَرَبُّ السَّمَونِ السَّبِعِ وَرَبُّ السَّمَاءِ وَلَا لَعْنَ اللهُ فَقُلُ مَن رَبُّ السَّمَونِ السَّبِعِ وَرَبُّ السَّمَونِ اللهُ عَلَى اللهُ وَلَا اللهُ وَقُولُونَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ السَّمْءِ وَهُو اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

إذًا فتفسير لا إله إلا الله بأنها لا معبود إلا الله، هذا التفسير ليس تفسيرًا اجتهاديًا، وإنما هو تفسير قرآني لهذه الكلمة، قال على: ﴿مِن لَدُنْ مَكِيمٍ خَبِيرٍ ﴾ ألّا تَعْبُدُواً إِلّا اللّه إِنّي لكر يَنهُ نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ ﴾ [هود:٢،١]، فمن زعم أن هذا التفسير من اجتهادات إمام هذه الدعوة، فهذا جاهل بالقرآن العظيم (۱)، فإن الذي فسر الإلهية بهذا المعنى هو الله على في كتابه في غير ما آية، قال على: ﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ فَقَالَ يَنقُومُ اعْبُدُوا الله مَن بعد إلى عَرْمُونُ الله عَلَى وحده دونما سواه، وهذا مبين كثير في الكتاب أمرهم بعبادة الله على وحده دونما سواه، وهذا مبين كثير في الكتاب والسنة، والنبي عَلَيْ قال لحصين بن عبد الرحمن في المد والمناة اليوم إليه المؤلّد اليوم إليه المؤلّد اليوم إلى المؤلّد المؤل

<sup>(</sup>۱) ممن فسر كلمة التوحيد بهذا التفسير من أهل العلم السابقين: ابن جرير الطبري في تفسيره (۱/ ۱۰)، وأبو السعود محمد بن محمد العمادي في تفسيره (۱/ ۱۰)، والخطابي في الغنية عن الكلام وأهله (۱/ ۳۹)، وعبد الرؤوف المناوي، والنفراوي المالكي، بل هناك من معاصري الإمام كالشوكاني في فتح القدير (۱/ ۲۷۱).

قَالَ: سَبْعَةً: سِتًا فِي الْأَرْضِ، وَوَاحِدًا فِي السَّمَاءِ. قَالَ: فَأَيُّهُمْ تَعُدُّ لِرَغْبَتِكَ وَرَهْبَتِكَ؟ قَالَ: الَّذِي فِي السَّمَاءِ»(١).

فهذا معنى الإله، وهذا التفسير تفسير من القرآن جاء من الله على ومن نبيه على الله على الخرافيون نبيه على الماء التوحيد.

قال: (مَعْنَاهَا: لَا مَعْبُودَ بِحَقِّ إِلَّا اللَّهُ) الكلمة الثانية (إله)، الكلمة الثالثة (إلا)، و(إلا) هي عند بعض العلماء أداة استثناء (٢)، وعند بعضهم أداة حصر (٣)، فصار معنى (لا إله إلا الله) لا معبود إلا الله، وهنا سؤال: أين خبر (لا)؟ قال العلماء: خبر (لا) محذوف؛ لأن العرب ترى في لغتها أن لا النافية للجنس يحذف خبرها إذا كان واضحًا (٤). ومن المعلوم أن المشركين لم ينازعوا في وجود آلهة أخرى، فهم يعلمون أن هناك آلهة كثيرة

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (٣٤٨٣)، والبزار في مسنده (٩/٥٣)، والطبراني في الكبير (١٨/ ١٧٤)، والأوسط (٢/ ٢٨٠)، والدعاء له (ص ٤١٢)، وأبو بكر الروياني في مسنده (١/ ١٠٥) من حديث عمران بن حصين رفي .

قال أبو عيسى: (هذا حديث غريب، وقد روي هذا الحديث عن عمران بن حصين رفي الله عن عمران بن حصين والله عن علم الله عن الله عنه عنه الله عنه ال

 <sup>(</sup>۲) قال أبو الحسن الباقولي: (والأصل في الاستثناء بإلا...).
 انظر: شرح اللمعة (۲/ ٤٨١)، وشرح قطر الندى (ص۲۷۲).

<sup>(</sup>٣) قال ابن مالك في ألفيته:

وَمَا بِإِلاَّ أَوْ بِإِنَّـمَا انْـحَـصَرْ أَخِّرْ وَقَدْ يَسْبِقُ إِنْ قَصْدٌ ظَهَرْ انظر: شرح ابن عقيل (٢/ ١٠٠)، وأوضح المسالك إلى ألفية ابن مالك (٢/ ١٢٠).

<sup>(</sup>٤) قال ابن هشام: "ويكثر حذف الخبر إذا علم كقول الله ﷺ: ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ فَزِعُواْ فَلَا فَرَاتَ ﴾ [الشعراء: ٥٠]، = فَرَتَ ﴾ [الشعراء: ٥٠]،

وَشَاعَ فِي ذَا البَابِ إِسْقَاطُ الْخَبَرْ إِذَا الْمُرَادُ مَعْ سُقُوطِهِ ظَهَرْ قُولُه: (وَشَاعَ فِي ذَا البَابِ) يعني باب لا النافية للجنس.

إذًا هنا حُذِف الخبر؛ لأنه معلوم، فصار تقديره لا إله حق، أو لا إله بحق إلا الله؛ لأن الله عِنْ قال: ﴿ وَالِكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ٱلْبَطِلُ

<sup>=</sup> أي لا ضير علينا، وبنو تميم يوجبون حذفه إذا كان معلومًا، وأما إذا جهل فلا يجوز حذفه عند أحد، فضلًا عن أن يجب، وذلك نحو: لاَ أَحَدَ أَغْيَرُ مِنَ اللَّهِ ﷺ. انظر: شرح شذور الذهب (ص٢٧٤)، و ألفية ابن مالك (٢/ ٢٥) بشرح ابن عقيل.

<sup>(</sup>١) انظر: ألفية ابن مالك ( ٢٤/٢) بشرح ابن عقيل.

وَأَنَّ ٱللّهَ هُو ٱلْعَلِيُّ ٱلْكَبِيرُ ﴿ اللّهِ الفمان: ٣٠]، وفي الآية الأخرى قال على: ﴿ وَلِكَ بِأَنَ ٱللّهَ هُو ٱلْمَحِلُ وَأَنَ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ هُو ٱلْبَطِلُ وَأَنَ ٱللّهَ هُو ٱلْمَحِلُ وَأَنَ ٱللّهَ هُو ٱلْمَحِلُ وَأَنَ ٱللّهَ هُو ٱلْمَحَلُ وَأَنَ ٱللّهَ هُو ٱلْمَحْلُ وَأَنَ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ٱلْبَطِلُ ﴾ والسج: ٢٦]، قال تَنْهِ : ﴿ وَلِكَ بِأَنَّ ٱللّهَ هُو ٱلْمَحْلُ وَأَنَ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ٱلْبَطِلُ ﴾ فلما كانت هذه الآية وقد جاءت في القرآن في سورتين مشتملة على أن عبادة الله حق، وأن عبادة غيره باطلة، ناسب أن يكون المحذوف هنا كلمة (حق) أو كلمة (بحق) ، لا إله بحق أو لا إله حق؛ لأنها هي التي دلت عليها الآيات.

إذًا فصار معنى لا إله إلا الله: لا أحد يستحق العبادة إلا الله على ، أو لا معبود بحق إلا الله ، وهناك معبودات غير الله على ، ولكنها معبودات بالباطل، وصار التقدير هذا من أنسب ما يكون.

قال: (مَعْنَاهَا: لَا مَعْبُودَ بِحَقِّ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ)، فَسَّر ذلك بقوله: (لَا إِلَهَ نَافِيًا جَمِيعَ مَا يُعْبَدُ مِنْ دُونِ اللَّهِ)، يعني: الذي يقول (لا إله إلا الله)، يقول: أنفي جميع ما يُعْبَد من دون الله، (إلا الله) تقول: وأُثبت العبادة لله وحده، لأن (لا إله إلا الله): نفي وإثبات؛ نفي لاستحقاق العبادة عما سوى الله وإثبات للعبادة المستحقة لله عنى .

قال كَلَشُه هنا: (لَا شَرِيكَ لَهُ فِي عِبَادَتِهِ، كَمَا أَنَّهُ لَيْسَ لَهُ شَرِيكٌ فِي مُلْكِهِ) عدم الشَّرِكَة في الملك تتنوع: أحيانًا تكون الشركة في الملك مطلقًا دون إضافتها إلى الله ﷺ والشركة في الملك تكون (١):

\* بأن يكون لكل شريك قسمٌ خاص ليس مشاعًا، أي: له قسم خاص

<sup>(</sup>۱) يراجع ما ذكره الفقهاء -رحمهم الله- في ( باب الشركة ) من كتاب البيوع. انظر: المغنى (٥/٣)، والعدة شرح العمدة (ص٢٥١)، والأم للإمام الشافعي (٦/ ٢٢٤).

مما اشتركا فيه؛ مثلًا: اشتركت أنا وأنت في ملْكِ إبل، مثلًا: لك خمسون ولي خمسون معروفة بأعيانها، وهذه خمسون لك معروفة بأعيانها، وهذه خمسون لك معروفة بأعيانها، أو اشتركت أنا وأنت في كتب معروفة، هذه الكتب لك وهذه الكتب لي، هذه شركة، كل من الشريكين له قِسْمُه استقلالًا.

\* الثاني أن تكونَ شركةً مشاعةً؛ للشريكان شركةٌ مشاعة، هذا وهذا مشتركان في ملْكٍ لا يتميز منه أحدهما عن الآخر، بل هو لهما جميعًا.

والله ، يَن في القرآن أنه لو كان له شريك في الملك-في ملكه-لابتغي إليه سبيلًا ، قال عِنْ : ﴿ قُل لَّو كَانَ مَعَلَمْ عَالِمَةٌ كَمَا يَقُولُونَ إِذَا لَّا بَّنَعُوا إِلَى ذِي ٱلْعَرْشِ سَبِيلًا ﷺ [الإسراء:٤٢]، ولو كان معه آلهة- معبودات تستحق العبادة فعلا-ما الذي يلزم من ذلك؟ الجواب: يلزم أن يكون لهم نصيب في ملك الله؛ لأنه لا يستحق العبادة إلا من يملك النفع والضر، قال ﷺ: ﴿قُل لَّوْ كَانَ مَعَلَهُ ءَالِهَ أَنْ كُمَا يَقُولُونَ إِذَا لَاَبْنَغَوُأُ إِلَىٰ ذِى ٱلْعَرْشِ سَبِيلًا ﴿ ﴾ ، قال ﷺ : ﴿ سُبْحَنْنَهُم وَتَعَالَىٰ عَمَّا يَقُولُونَ عُلُوًا كَبِيرًا ۞﴾ [الإسراء:٤٣]، ليس مع الله أحد في ملكه، بل هو المتوحد في ملكه، ينتج من ذلك ويلزم أنه هو المستحق للعبادة وحده؛ لهذا قال هنا: (لَا شَرِيكَ لَهُ فِي عِبَادَتِهِ، كَمَا أَنَّهُ لَيْسَ لَهْ شَرِيكٌ فِي مُلْكِهِ)، لهذا يقول العلماء: إن توحيد الربوبية يستلزم توحيد الإلهية، فالإقرار بأن الله كل ليس له شريك في ملكه لا على وجه الاستقلال ولا على وجه الإشاعة يلزم منه لزومًا أكيدًا أنَّ الله على واحد في استحقاقه العبادة، لا يستحق العبادة إلا هو لا شريك له كما أنه هو وحده له الملك لا شريك له، كما جاء في آية الأنعام: ﴿قُلْ إِنَّ صَلَاقِ وَنُشَكِى وَمُعْيَاىَ وَمَمَاقِى لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ۞ لَا شَرِيكَ لَلْمُ وَبِذَالِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا ۚ أَوَّلُ ٱلْمُسْلِمِينَ ۞﴾ [الأنعام: ١٦٢، ١٦٣]، وسبق بيان معناها،

وأن معناها: ﴿لَا شَرِيكَ لَلَمُ ﴾ ، ﴿قُلْ إِنَّ صَلَاقِ وَنُسُكِي ﴾ لله استحقاقًا ﴿ وَمَمْيَاىَ وَمُسَكِي ﴾ لله استحقاقًا ﴿ وَمَمْيَاىَ وَمُمَاقِ بِلَّهِ مِنْ الْمَالِمِينَ ﴾ لله ملكًا ﴿لَا شَرِيكَ لَلَّم ﴾ في عبادته و ﴿لَا شَرِيكَ لَلَّم ﴾ في ملكه ﴿ وَبِذَا إِنَ وَأَنَا أَوَّلُ الْسُلِمِينَ ﴾ هذا معنى الآية ، وهذا التفسير من الشيخ لكلمة التوحيد تفسير ضابط ظاهر.

CARCEAR COARC

وَتَفْسِيرُهَا الَّذِي يُوَضِّحُهَا قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ وَ إِنَّنِي بَرَآءٌ مِمَّا تَعَبُدُونَ ۞ إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَفِي فَإِنَّهُ سَيَهْدِينِ ۞ وَقَوْمِهِ وَإِنَّهُ سَيَهْدِينِ ۞ وَقَوْمِهِ وَإِنَّهُ مَا تَعَبُدُونَ ۞ وَقَرْمِهُ وَالزَّرِفَ ٢٨.٢٦].

وَقَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ قُلْ يَتَأَهُلَ ٱلْكِنَابِ تَعَالُواْ إِلَىٰ كَلِمَةِ سَوَآءِ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُو اللهِ يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا وَبَيْنَكُو اللهِ يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِنْ دُونِ ٱللَّهُ فَإِن تَوَلَّواْ فَقُولُواْ ٱشْهَدُواْ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴿ آل عمران: ٢٤] مِن دُونِ ٱللَّهُ فَإِن تَوَلَّواْ فَقُولُواْ ٱشْهَدُواْ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ٢٤]

### الشرح:

قال كَلَشُهُ: (وَتَفْسِيرُهَا الَّذِي يُوضِّحُهَا قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَفَوْمِهِ مَ هَاذَا قَالَ إِبْرَاهِيمَ اللَّهِ الْجَوَابِ: قَالَ: ﴿إِنَّنِي بَرَآءٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ وَمَحْبَة ، وَمَحْبَة ، إِلَّا اللَّذِي فَطَرَفِي اشتملت كلمته على نفي وإثبات ، على بُغض ومحبة ، فجزؤها الأول نفي وبغض ، قال: ﴿إِنَّنِي بَرَآءٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ ﴾ هذا فيه نفي ما دام أنه تبرأ منها في نفي استحقاقها العبادة ، ومعنى البراءة : البغض ، فاشتمل قوله : ﴿إِنَّنِي بَرَآءٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ ﴾ على النفي والبغض ، ثم أتى بالإثبات قوله : ﴿إِنَّا الَّذِي فَطَرَفِ ﴾ أثبت له العبادة ، ثم أتى بما يدل على المحبة فقال : ﴿إِلَّا الَّذِي فَطَرَفِ فَإِنَّهُ سَيَهْدِينِ ۞ محبة فيها الرجاء .

هذه كلمة وهي معنى (لا إله إلا الله)؛ لأنها اشتملت على براءة وعلى ولاء، اشتملت على بغض وعلى محبة، اشتملت على نفي وعلى إثبات.

قال: ﴿وَجَعَلَهَا﴾ أي تلك الكلمة ﴿بَافِيَةً فِي عَقِيهِ ﴾ في ولد إبراهيم ﷺ ومعلوم أن إبراهيم ﷺ هو أبو الأنبياء، والأنبياء من بعده جاؤوا لتقرير هذه الكلمة، قال: ﴿وَلَعَلَهُمْ يَرْجِعُونَ﴾ أي يرجو أن يرجع إليها عقبه من بعده.

أيضًا يفسرها قوله ﷺ: ﴿قُلْ يَتَأَهَّلَ ٱلْكِنَابِ تَعَالُوْا إِلَى كَلِمَةِ سَوَآمِ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُو أَلَا نَعْبُدَ إِلَّا أَلَقَهُ ، قل -يا محمد- ﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِنَابِ ﴾ ؛ يا أهل التوراة ويا أهل الإنجيل ، ﴿ تَعَالُوْا إِلَى كَلِمَةِ سَوَآمِ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُو ﴾ إلى كلمة وسط ، كلمة عَدْلِ بيننا وبينكم ، نعلم أنه قد جاء بها رسولكم ، وقد جاء بها محمد على ما هذه الكلمة ؟ الجواب : ﴿ أَلَّا نَعْبُدُ إِلَّا ٱللَّهَ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ عَشَيْنًا ﴾ .

ووجه الاستدلال: أن هذه الكلمة بيننا وبينهم وهي كلمة التوحيد، تفسيرها أن لا نعبد الا الله ولا نشرك به شيئًا، فهذا التفسير لكلمة التوحيد، قال مؤكدًا معناها: ﴿ وَلَا يَتَخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِن دُونِ اللّهِ فَإِن تَوَلَّواْ فَقُولُواْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله المنظون في الخلق الله الله المنهم ما ادعوا في الخلق أنه رب، بمعنى أنه يخلق استقلالا، ويرزق استقلالا، ويحيي ويميت استقلالا، هذا ما ادعي، وكان تفسير الربوبية هنا بالإلهية، وفي آخر الآية يبين أن من ترك ما دل عليه أولها فإنه ليس بمسلم؛ لأنه قال: ﴿ فَإِن تَوَلَّوا الله الله الله الله الله الله الكلمة سواء التي بيننا وبينكم ﴿ أَلَا نَعْ بُدَ إِلّا اللّه وَلَا نُشْرِكَ بِهِ عَشَيْنًا ﴾، فأنتم لستم من أهل الإسلام.

وَدَلِيلُ شَهَادَةِ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ لَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُ اللَّهِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ لَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُ اللَّهِ مِنَ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمُ حَرِيضٌ عَلَيْكُم بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفُ تَحِيمُ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

# الـشـرح:

قوله ﷺ: ﴿لَقَدُ جَاءَكُمْ رَسُوكُ فِي أَنفُسِكُمْ هذا قسم، اللام هذه هي التي تسمى الموطئة للقسم (١)، دائمًا تصحب قد، (لقَدْ)، نعلم أَن ثَمّ قَسَمًا محذوفًا تقديره: والله ﴿لَقَدُ جَاءَكُمْ رَسُوكُ مِن أَنفُسِكُمْ هذا المُقْسِمُ هو الله ﷺ، أقسم بأنه قد جاءكم رسول، وهذا لتأكيد الكلام وتعظيمه بنفس السامع؛ لأنه أكد بالقسم، والمقسِم هو الله، والمقسَم به هو الله ﷺ، على مجيء الرسول لنا من أنفسنا ﴿ يِّنَ أَنفُسِكُمْ مَن جنسكم من بني جلدتكم، يتكلم بلسانكم وتعقلون عنه.

هذا واضح الدلالة على الشهادة بأن محمدًا رسول الله؛ لأن معنى شهادة أنّ محمدًا رسول الله؛ لأن معنى شهادة أنّ محمدًا أرسله الله على الإسلام، تعتقد ذلك اعتقادًا يصحبه قول وإخبار عنه، وهذه الآية واضحة الدلالة على المراد.

#### EVAROUTARO EVARO

<sup>(</sup>۱) قال ابن هشام: «اللام الداخلة على أداة شرط للإيذان بأن الجواب بعدها مبني على قسم قبلها لا على الشرط، ومن ثم تسمى اللام الموذنة، وتسمى الموطئة أيضًا؛ لأنها وطأت الجواب للقسم أي مهدته له».

انظر: مغنى اللبيب عن كتب الأعاريب (ص٣١٠).

وَمَعْنَى شَهَادَةِ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ: طَاعَتُهُ فِيمَا أَمَرَ، وَتَصْدِيقُهُ فِيمَا أَحْبَرَ، وَاحْبَنَابُ مَا عَنْهُ نَهَى وَزَجَرَ، وَأَلاَّ يُعْبَدَ اللَّهُ إِلاَّ بِمَا شَرَعَ.

وَدَلِيلُ الصَّلاَةِ وَالزَّكَاةِ، وَتَفْسِيرِ التَّوحيدِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعَبُدُوا اللَّهَ نُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَاءَ وَيُقِيمُوا الصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُوا الزَّكُوةَ وَذَالِكَ دِينُ ٱلْقَيِّمَةِ ﴾ [البينة: ٥].

وَدَلِيلُ الصِّيَامِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ يَا أَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبَّلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَنَّقُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٣].

وَدَلِيلُ الْحَجِّ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِبُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيُ عَنِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [آل عمران: ٩٧].

## الشرح:

بيَّن هنا المؤلف كَلَهُ معنى شهادة أنَّ محمدًا رسول الله، قال: (وَمَعْنَى شهادَةِ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ)، أي معناها التي تقتضيه: تقتضي طاعته فيما أمر، إذًا فمعنى شهادة أنّ محمدًا رسول الله طاعته فيما أمر، كونك شهدتً أنه مرسل من عند الله، معنى ذلك أنه إذا أمرك فإنّ الآمر هو الله عنى كما جاء في الحديث الصحيح الذي رواه أبو داود وغيره، قال عَلَيْ: "أَلَا وَإِنَّ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ مِثْلُ مَا حَرَّمَ اللَّهُ اللَّهُ (١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۲۰۱٤) بنحوه، والترمذي (۲۶۲٤)، وابن ماجه (۱۲)، والدارمي (٥٨٦)، وأحمد في المسند (٤/ ١٣٢)، والدارقطني (٤/ ٢٨٦)، والطبراني في الكبير (٦٤٩)، والحاكم في المستدرك (١/ ١٩١)، والبيهقي في الكبرى (٦/ ٣٣١) من حديث المقدام ﷺ.

إذا اعتقدت أن هذا الذي جاء به محمد ﷺ لم يأتِ به من عنده، وإنما هو رسول، فمعنى ذلك: أن تطيعه فيما أمر، هذا مقتضى لكونك شهدت بأنه رسول الله، فإن لم تطعه فيما أمر اعتقادًا أنه لا يُطاع، كان ذلك تكذيبًا لشهادته، فمن قال: أشهد أنّ محمدًا رسول الله، وهو يعتقد أنه لا تلزمه طاعة الرسول ﷺ، فحاله حال المنافقين (١١)، شهادته مردودة، وهو كاذب في شهادته، وأما إذا اعتقد أنه تجب عليه طاعة الرسول ﷺ فيما أمر وخالفه لغلبة هوى، فهذا يكون عاصيًا قد نقص من تحقيقه لشهادة أنّ محمدًا رسول الله بقدر مخالفته.

قال: (وتصديقه فيما أَخْبَر) ما أخبر به النبي على من الغيب وحيٌ من عند الله؛ لهذا ما أتى من أخبار الغيبيات من الكلام على الله على الله على وأسمائه وصفاته وأفعاله، وعن الجنة والنار، وعن أخبار الغيب، وقصص الماضين هو كله بوحي من الله على، فمقتضى أنك شهدت أنه رسول الله أَنْ تصدقه فيما أخبر، وألا يكون في قلبك شك، في أنّ ما أخبر به حقٌ، وأنّ كل خبر أخبر به النبي على نقول: هو فيه صادق، ولو كنا لا نرى ذلك الشيء؛ كما ثبت في الصحيحين (٢) من حديث ابن مسعود هلى أنه قال: «حَدَّثني الصَّادِقُ الْمَصْدُوقُ»، يعني به رسول الله على فالمؤمن يصدق رسول الله فيما أخبر به، سواء عقل ذلك أو لم يعقله، وسواء أدرك ذلك بنظره أو لم

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كُلْلُهُ في مجموع الفتاوى (۷/ ٦٣٩): «... فأما النفاق المحض الذي لا ريب في كفر صاحبه فأن لا يرى وجوب تصديق الرسول فيما أخبر به، ولا وجوب طاعته فيما أمر به، وإن اعتقد مع ذلك أن الرسول عظيم القدر علمًا وعملًا وأنه يجوز تصديقه وطاعته».

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخارى (۳۲۰۸)، ومسلم (۲٦٤٣).

يدركه، فقد كان الصحابة يتناقلون فيما بينهم الأخبارَ الكثيرةَ عَنْ رسول الله عليه بأن عيسى بن مريم عليه سينزل<sup>(۱)</sup>، وكان أبو هريرة فيه إذا حدث بهذا الحديث يقول لأصحابه، ولمن ينقل عنه الحديث من تلامذته، يقول: «فَمَنْ لَقِيهُ مِنْكُمْ فَلْيُقْرِئُهُ مِنِّى السَّلاَمَ»<sup>(۲)</sup>. تصديق لا يصاحبه شك، إذا كان المؤمن يعتقد أنه رسول الله، فمعنى ذلك أن كل خبر أخبر به فهو حق، بلا شك وبلا ريب عليه.

قال: (وَاجْتِنَابُ مَا عَنْهُ نَهَى وَزَجَرَ) والأصل في النهي والزجر التحريم ؛ لأنها نهي زاجر كما هو مقرر في الأصول (٣) ، فما نهى عنه الرسول على أو زجر عنه أو حرمه فإنه يجب اجتنابه طاعة له على كما قال على : ﴿ وَمَا عَالَكُمُ الرَّسُولُ فَحُدُدُوهُ وَمَا نَهَدَكُمُ عَنْهُ فَأَننَهُوا وَاتَّقُوا اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْمِقَابِ ﴾ الحشر: ٧] ، وما آتاكم الرسول من الأوامر أو من الأخبار فخذوه امتثالًا للأمر وتصديقًا بالخبر ، وما نهاكم عنه يجب عليكم أن تتركوه طاعة لله على ولرسوله .

وهنا نقول-مثل ما قلنا أولًا-: إن مَنْ لم يجتنب ما نهى عنه الرسول ﷺ وزجر، اعتقادًا أنه لا يجب عليه الانتهاء، أي لم يلتزم أنه مخاطب بهذه المنهيات، فهذا قدح في الشهادة، فلا يكون شاهدًا بأنّ محمدًا رسول الله،

<sup>(</sup>۱) أحاديث نزول عيسى بن مريم عليه متواترة كما ذكر ذلك عدد من أهل العلم. انظر: نظم المتناثر للكتاني (ص۲۲۹)، وعون المعبود (۲۰۸/۱۱).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد في المسند (٢/ ٢٩٩)، وابن أبي شيبة في مصنفه (٧/ ٤٩٤)، وروى نحوه الحاكم في المستدرك (٢/ ٢٥١) من حديث أبي هريرة ﷺ.

 <sup>(</sup>٣) انظر: روضة الناظر (ص٢١٧)، والتبصرة للفيروزآبادي (ص ٩٩)، ومختصر التحرير
 لابن النجار (ص ١٣٨).

قال: (وَأَلاَّ يُعْبَدُ اللَّهُ إِلاَّ بِمَا شَرَعَ) لا يُعبد الله بالبدع والأهواء والمحدثات، وإنما يُعبد الله على بالطريق وعلى الطريق التي بيَّنها نبيه على الله على بالأهواء والآراء والاستحسانات المختلفة، إنما يُعبد الله على عن طريق واحدة وهي طريق الرسول على بما شرعه هذا الرسول، فإذا اعتقد المسلم ذلك كمُلت له شهادته بأنّ محمدًا رسول الله وصار مسلمًا حقًا.

بعد ذلك قال: (وَدَلِيلُ الصَّلاَةِ وَالزَّكَاةِ، وَتَفْسِيرِ التَّوحيدِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ نُخْلِصِينَ لَهُ اللِّينَ حُنَفَاءَ وَيُقِيمُوا الصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُوا الزَّكُوةَ وَذَلِكَ دِينُ الْقَيِّمَةِ فَي دليل على أنها من دين الْإسلام.
دين الْإسلام.

ثم ذكر دليلَ الصيام، وذكر دليلَ الحج، وهذه واضحة ظاهرة.

وبهذا تتبين المرتبة الأولى من الأصل الثاني ألا وهي مرتبة الإسلام، وأعظم أركان الإسلام الشهادتان، فعلى طالب العلم أن يكونَ معنى الشهادتين واضحًا في قلبه، واضحًا في ذهنه، فاهمًا له، بحيث يستطيع أن يعبر عن ذلك بأيسر عبارة، وبتنوعها؛ لأن أعظم ما يدعى إليه ما دلت عليه الشهادتان، فعلى طالب العلم أن يعود لسانة على تفسير الشهادتين بتنويع العبارة، وعلى حفظ الأدلة التي فيها معنى الشهادتين، وعلى تفسير ذلك،

وإذا دَرَبَ نفسه على ذلك، فسوف يرى أنه ستفتح له أبواب بفضل الله ﷺ وبرحمته بمعرفة التوحيد وحسن التعبير عنه.

وأما أن يترك طالب العلم نَفْسَه لفهم ما دلت عليه، دون أن يمرنَ نَفْسَه على تأدية المعنى وتعليمه لأهله وللصغار، ولمن حوله ولمن يلقاه ممن لا يعلم حقيقة معنى هذه الكلمة، فإنّ هذا مضيعة للنفس ولا يصدق على فاعله أنه طالب العلم؛ لأن العامي يفهم ذلك فهمًا، لكن لا يستطيع أن يعبر عَنْ فهمه بالتعبير العلمي الصحيح، وأما طالب العلم فعليه أن يهتم بأصل الأصول وهو تفسير الشهادتين، ومر معنا بعض ما يتصل بتفسيرها.

CARCUARCUARC

بور (رَبِّي) (الْجُرِّي) (يُلِي (الْبِرُوكِ) www.moswarat.com

المَرْتَبَةُ الثَّانِيَةُ: الْإِيمَانُ، وَهُوَ بِضْعٌ وَسَبْعُونَ شُعْبَةً، فَأَعْلاَهَا فَوْلُ: لَا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ، وَأَدْنَاهَا إِمَاطَةُ الْأَذَى عَنِ الطَّرِيقِ، وَالْحَيَاءُ شُعْبَةٌ مِنَ الْإِيمَانِ.

## الـشـرح:

قد ذكر المؤلف -رحمه الله وأجزل له المثوبة - أن الأصل الثاني من ثلاثة الأصول العظيمة: هو معرفة دين الإسلام بالأدلة، وذكر أن دين الإسلام مبنى على ثلاث مراتب:

فالأولى هي مرتبة الإسلام، وبيّن ذلك وفَسَره، وذكر الأدلة على ذلك. وهذه المرتبة الثانية: وهي مرتبة الإيمان.

والإيمان أصله: في اللغة: هو التصديق الجازم، فهو تصديق وجزم (١).

وفي الشرع: الإيمان قول وعمل واعتقاد، أو نقول: الإيمان في الشرع قول وعمل (٢)؛ لأن القول هو قول اللسان وقول القلب.

<sup>(</sup>۱) انظر: مجموع الفتاوي (۷/ ۱۲۳، ۲۸۹-۲۹۰).

والعمل عمل القلب وعمل الجوارح(١).

فإذا قال من قال من أهل السنة: إن الإيمان قول وعمل. فهو بمعنى من يقول: قول وعمل واعتقاد.

- \* لأن القول ينقسم إلى قول اللسان وقول القلب:
  - \* قول اللسان: هو النطق والإقرار ظاهرًا بنطقه.
    - \* وقول القلب: هو اعتقاده.
    - \* عمل القلب وعمل الجوارح:
- \* عمل القلب: أقسامه كثيرة: القلبية: كالخشية والخوف والرجاء
  - « وكذلك عمل الجوارح (٢) كالصلاة والجهاد ونحوهما .

<sup>=</sup> وقال ابن عبد البر في التمهيد (٩/ ٢٣٨): «أجمع أهل الفقه والحديث على أن الإيمان قول وعمل ولا عمل إلا بنية والإيمان عندهم يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية والطاعات كلها عندهم إيمان». ١. ه.

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَلَنْهُ في مجموع الفتاوى (۷/ ۱۷۱): «والمقصود هنا أن من قال من السلف: الإيمان قول وعمل، أراد قول القلب واللسان وعمل القلب والجوارح، ومن أراد الاعتقاد رأى أن لفظ القول لا يفهم منه إلا القول الظاهر، أو خاف ذلك فزاد الاعتقاد بالقلب، ومن قال: قول وعمل ونية، قال: القول يتناول الاعتقاد وقول اللسان وأما العمل فقد لا يفهم منه النية، فزاد ذلك، ومن زاد اتباع السنة فلأن ذلك كله لا يكون محبوبًا لله إلا باتباع السنة». ا.ه.

<sup>(</sup>٢) قال ابن القيم كَلَنْهُ في مدارج السالكين (١/ ١٠٠-١٠١): «فقول القلب هو اعتقاد ما أخبر الله سبحانه به عن نفسه وعن أسمائه وصفاته وأفعاله وملائكته ولقائه على لسان رسله، وقول اللسان الإخبار عنه بذلك والدعوة إليه والذب عنه وتبيين بطلان البدع المخالفة له والقيام بذكره وتبليغ أوامره، وعمل القلب كالمحبة له والتوكل عليه =

وهذا بمعنى قول من قال<sup>(١)</sup>: إن الإيمان قول باللسان، واعتقاد بالجنان وعمل بالأركان، يزيد بطاعة الرحمن، وينقص بطاعة الشيطان.

قال أهل العلم: إن هذا الإيمان الشرعي هو الذي حصل الابتلاء به، فهو من الأسماء التي نقلت من اللغة إلى الشرع<sup>(٢)</sup>، وصارت حقيقتها الشرعية هو ما وصفت لك من أن الإيمان يشتمل على قول اللسان والعمل بالأركان والاعتقاد وأنه يزيد وينقص.

والإيمان كثيرًا ما يأتي في القرآن ويراد به المعنى اللغوي، وكثيرًا ما يأتي في القرآن ويراد به المحنى، كالصلاة فإنها تأتي ويراد بها المعنى اللغوي، الصلاة اللغوية وهي الدعاء والثناء، وتأتي ويُراد بها الصلاة المعروفة.

<sup>=</sup> والإنابة إليه والخوف منه والرجاء له وإخلاص الدين له، وأعمال الجوارح كالصلاة والجهاد ونقل الأقدام إلى الجمعة والجماعات ومساعدة العاجز والإحسان إلى الخلق ونحو ذلك ».١.ه. باختصار. وانظر: الشريعة للآجري (ص ١٢٠-١٢٢)

 <sup>(</sup>۱) انظر: العقيدة لأحمد بن حنبل (ص ۱۱۷)، ولمعة الاعتقاد لابن قدامة المقدسي
 (ص۲۳)، ومجموع الفتاوى (٧/ ٥٠٥)، واجتماع الجيوش الإسلامية (ص٨٤).

<sup>(</sup>٢) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَنْهُ في مجموع الفتاوى (٧/ ١١٧): "كون لفظ الإيمان في اللغة مرادفًا للتصديق ودعوى أن الشارع لم يغيره ولم ينقله بل أراد به ما كان يريده أهل اللغة بلا تخصيص ولا تقييد، فإن هاتين المقدمتين لا يمكن الجزم بواحدة منهما، فلا يعارض اليقين كيف وقد عرف فساد كل واحدة من المقدمتين وأنها من أفسد الكلام». وقال ابن القيم كَنَهُ في إعلام الموقعين (٢/ ١٧٣): "والشارع يتصرف في الأسماء اللغوية بالنقل تارة، وبالتعميم تارة، وبالتخصيص تارة، وهكذا يفعل أهل العرف، فهذا ليس بمنكر شرعًا ولا عرفًا». ا.ه.

ومما ذكره بعض أهل العلم المحققين:

إن الإيمان اللغوي في القرآن كثيرًا ما يُعدّى باللام كقوله عَلَى : ﴿ وَمَا أَنتَ بِمُؤْمِنٍ لَنَا وَلَوْ صَالَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

والإعتقاد هذا يُعدى كثيرًا بالباء: ﴿ عَامَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِهِ وَالاعتقاد هذا يُعدى كثيرًا بالباء: ﴿ عَامَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ عَامَنَ بِاللهِ وَمَلَتَهِكِهِ وَكُنْبُهِ وَرُسُلِهِ لَا نَفَرِقُ بَيْنَ أَحَدِ مِّن رُسُلِهِ عَن وَلُهُ إِلَيْهِ وَرُسُلِهِ وَكُنْ عَامَنُوا بِمِثْلِ مَا عَامَنتُم بِهِ وَقَلِ اللهِ وَمَلَتَهِ كَلَيْهِ وَكُنْ فَقَدِ وَلَا اللهِ وَمَلَتَهِ كَلَيْهِ وَلَا اللهِ وَمَلَتَهُ مِهِ وَقَلِهِ اللهِ وَمُلَتَهِ كَتِهِ وَرُسُلِهِ وَاللّهِ وَاللّهُ مِن الآيات، وكقوله وَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَمَلَتَهَ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

هذا الإيمان قول وعمل واعتقاد، ويراد به تارة الاعتقادات الباطنة، وهو الذي يناسب المرتبة الثانية؛ لأن المرتبة الأولى هي الإسلام، وهي ما يشمل العمل الظاهر كما جاء في حديث جبريل (١)، فقد جاء في بعض طرقه أنه ذكر ﷺ أن من الإسلام بعد الحج الغُسل من الجنابة (٢)، ومنه الذكر، ونحو ذلك مما هو من جنس الأعمال الظاهرة.

وأما الإيمان: فهو العقائد الباطنة: الإيمان بالله، وملائكته، وكتبه،

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (٥٠، ٤٧٧٧)، ومسلم (٩، ١٠) واللفظ له من حديث أبي هريرة رضي الله والله عليه المسلام أَنْ تَشْهَدَ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ، وَتُقِيمَ الصَّلَاةَ، وَتُوْبِمَ الصَّلَاةَ، وَتُصُومَ رَمَضَانَ، وَتَحُجَّ الْبَيْتَ إِنْ اسْتَطَعْتَ إِلَيْهِ سَبِيلًا».

ورسله، واليوم الآخر، وبالقدر.

والشيخ كلله هنا قال: (الْإِيمَانُ بِضْغُ وسَبْعُونَ شُعْبَةً)، وهذا يعني به اسم الإيمان العام الذي يدخل فيه الإسلام؛ لأن الإيمان أوسع من الإسلام، والإسلام بعض الإيمان، وأهلُ الإيمان أخصُّ مرتبةً مِنْ أهل الإسلام، لهذا الإيمان يشملُ الإسلام وزيادة، بهذا المعنى؛ ولهذا المعنى قال الشيخ كلهذا (وَهُوَ بِضْعٌ وَسَبْعُونَ شُعْبَةً، فَأَعْلاَهَا قَوْلُ: لَا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ)، ومن المعلوم أن أول أركان الإسلام هو الشهادة لله بالتوحيد بقول: (لا إله إلا الله) مع توابع ذلك هذا الركن الأول.

- \* فالأول وهو أعلاها: قول لا إله إلا الله.
- \* وأدناها إماطة الأذى عن الطريق هذا عمل.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۹) مختصرًا، ومسلم (۳۵) من حديث أبي هريرة ﷺ، وفيه: «فَأَفْضَلُهَا قَوْلُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ»، ورواه ابن حبان في صحيحه (۱/ ٤٢٠)، والطبراني في الأوسط (۹/ ۲۰) وكلاهما فيه: «أَعْلاهَا شَهَادَةُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ».

\* والحياء شعبة من الإيمان، الحياء: عمل القلب.

فذكر في هذا قول: (لا إِلهَ إِلاَّ اللَّهُ) وهذا قول باللسان، ولا شك أنه يتبعه اعتقاد بالجنان، وذكر الحياء أيضًا وهو عمل بالقلب، وذكر إماطة الأذى عن الطريق وهو عمل الجوارح، فتمثيله ﷺ لذلك لأجل أن يُستدل لكل واحد من هذه الثلاثة لكل شعبة من هذه الشعب على نظائرها:

\* فيُستدل بكلمة التوحيد بقول لا إله إلا الله على الشعب القولية.

\* ويُستدل بإماطة الأذى عن الطريق بالشعب العملية - عمل الجوارح \* ويُستدل بذكره الحياء على الشعب القلبية .

وهذا من أبلغ ما يكونُ مِنَ التشبيهِ والتمثيلِ؛ لأنّ التنويع كما نَوَّعَ ﷺ يَجعل الناظر يُعدِّي هذا الذي ذُكِرَ إلى أمثالِ تماثلها كثيرة؛ ولهذا العلماء اختلفوا في شعب الإيمان بِعَدِّها ، عَدَّها جماعة وصنفُوا فيها مصنفات كما صنف الحليمي-وهو شيخ البيهقي- كتابه ( المنهاج في شعب الإيمان) وهو مطبوع (۱) ، وتلاه على ترتيبه وعلى نسقه البيهقي (۲) موسعًا داعمًا

<sup>(</sup>۱) منهاج الدين في شعب الإيمان للحليمي، وهو أبو عبد الله حسين بن الحسن الحليمي المجرجاني الشافعي المتوفى سنة (۴۰٪)، وهو كتاب جليل في نحو ثلاث مجلدات فيه أحكام كثيرة ومسائل فقهية وغيرها مما يتعلق بأصول الإيمان رتبه على سبع وسبعين بابًا على أن للإيمان بضعا وسبعين شعبة. انظر: كشف الظنون (٢/ ١٨٧١).

<sup>(</sup>٢) قال البيهقي كَنَّة في شعب الإيمان (١/ ٢٨): «فاقتديت به في تقسيم الأحاديث على الأبواب، وحكيت من كلامه عليها ما يتبين به المقصود من كل باب، إلا أنه رضي الله عنا وعنه اقتصر في ذلك على ذكر المتون وحذف الأسانيد تحريًا للاختصار، وأنا علي رسم أهل الحديث أحب إيراد ما أحتاج إليه من المسانيد والحكايات بأسانيدها والاقتصار على ما لا يغلب على القلب كونه كذبا». ا. ه.

بالأدلة في كتابه (شعب الإيمان) ونحو ذلك عدُّوها على اجتهادٍ منهم، وهذا الاجتهاد يختلف فيه العلماء، فمنهم من يعد خصالًا من شعب الإيمان، ومنهم من يعد أخرى، وسبب ذلك اجتهادُهم في قياس ما لم يُذْكر على ما ذُكْر، فيجعل بعضًا منها قولية، ويجعلون بعضًا منها عملية، ويجعلون بعضًا منها لعبادات القلب، وهم يقسمونها في الغالب أثلاثًا:

- \* فيجعلون للقوليات نحوًا من خمس وعشرين شعبةً .
- \* ويجعلون للعمليات نحوًا من خمس وعشرين شعبة.
- \* ويجعلون لأعمال القلوب نحوًا من سبع وعشرين أو خمس وعشرين شعبة، يزيدون و ينقصون (١).

المقصود أن هذا اجتهاد من العلماء، لكن هذا التمثيل يدل على ما ذكرت لك من استيعابه للأقوال وأعمال الجوارح وأعمال القلوب.

إذًا فيدخل في هذه الشعب -شعب الإسلام-: إقام الصلاة، وإيتاء الزكاة وصوم رمضان، والحج، والجهاد، والغسل، والطهارة، ونحو ذلك، والأعمال الاجتماعية التي أُمر بها؛ كصلة الأرحام، وبر الوالدين... إلى آخره، ويدخل فيها أعمال القلوب من الخشية والإنابة والحياء والمحبة والرجاء والخوف والرهب والرغب إلى آخر هذه الأمثلة، فكل هذه من الإيمان ودليل ذلك ما سبق من حديث أبي هريرة رهيه في الصحيحين.

<sup>(</sup>۱) انظر: فتح الباري (۱/ ٥٢)، وصحيح ابن حبان (۱/ ٣٨٧).

وَأَرْكَانُهُ سِتَّةً · أَنْ تُؤْمِنَ بِاللَّهِ، وَمَلَائِكَتِهِ، وَكُتُبِهِ، وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْم الْآخِرِ، وَبِالْقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ (١٠).

## السرح:

قال: (وَأَرْكَانُهُ سِتَّةُ: أَنْ تُؤْمِنَ بِاللَّهِ)، الإيمان بالله يشمل: الإيمان بوجود الله، وبأن الله واحد في ربوبيته، واحد في إلهيته لاستحقاقه العبادة وأنه واحد في أسمائه وصفاته، ليس كمثله شيء في أسمائه، وليس كمثله شيء في صفاته كما قال رَبِينَ : ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَنْ مَنْ أَهُ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ شيء في صفاته كما قال رَبِينَ : ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَنْ مَنْ أَهُ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١] فبيان قوله: (أَنْ تُؤمِنَ بِاللَّهِ) هو شرح التوحيد كله.

قال: (وَمَلَائِكَتِهِ) الملائكة جمعُ مَلَكِ، وهو المرْسَلُ؛ لأن أصلها (مَأْلكُ) من (أَلكَ) أي أرسل رسالةً خاصة، أَلكَ يألك أَلُوكَةً (٢)، والمرسل مألك أو مَلاَك، وأصلها مألك؛ لأنها من أَلك، خُففت الهمزة كما تخفف كثيرًا فصارت ملكًا، وجمعها ملائكة، لهذا ظهر في الجمع الهمز؛ لأن أصله في المفرد موجود، الملك جمعه ملائكة ظهر الهمز، ومفرد الملائكة ملأك إلى آخره. أي المرسلون الموكلون بما وكلهم الله عن به (٣).

<sup>(</sup>١) إشارة إلى حديث جبريل عليه الذي في الصحيحين، سيأتي تخريجه (ص١٧١).

 <sup>(</sup>۲) انظر: مادة: (ألك) في النهاية في غريب الأثر (۱/ ۲۱)، ولسان العرب (۱/ ٥٣٥)،
 (۱۰/ ۳۹۳)، وتاج العروس (۲۷/ ٤٨)، ومادة (لأك) في لسان العرب (۱۰/ ٤٨٢).

 <sup>(</sup>٣) انظر: تفسير الطبري (١/ ١٩٨)، والقاموس المحيط (ص ١٢٠٣)، والنهاية في غريب الأثر (٤/ ٣٥٩).

ومن ذلك قول الشاعر أبي ذؤيب(١):

أَلِكُنِي إِلَيْهَا وَخَيرُ الرَّسُو لِ أَعلَمُهُم بِنَواحِي الخَبَر أي أُعلَمُهُم بِنَواحِي الخَبَر أي أرسلني إليها، والألوكة معروفة عند العرب بمعنى الرسالة (٢).

فإذًا الملائكة معناهم اللغوي: المرسلون، لكن رسالة خاصة على وجه التعظيم لها .

هذا الركنُ مِنْ أركان الإيمان تحقيقه يكون بأن يؤمنَ المسلمُ بأنّ لله هلا ملائكة خلقًا من خلقه هلا ، جعلهم موكلين بتصريف هذا العالم ، يأمرهم فينفذون ﴿ بَلْ عِبَادٌ مُكْرَمُوك ﴾ [الانبياء: ٢٦] ، ﴿ لَا يَعْصُونَ اللّهَ مَا أَمَرَهُمُ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [التحريم: ٢٦] ، فمن أيقنَ أنّ هذا الجنس من خلق الله موجود ، وآمن بذلك ، وأنّ منهم من ينزل بالوحي إلى الرسل ، فيبلغهم رسالات الله فقد حقق هذا الركن من أركان الإيمان ، ثم بعد ذلك يكون الإيمان التفصيلي : وهذا يختلف فيه الناس بحسب العلم ، لكن المقصود هنا أن تحقيق هذا الركن من أركان الإيمان يكون بتحقيق ما سبق ، وبعد ذلك الإيمان بكل ما الركن من أركان الإيمان يكون بتحقيق ما سبق ، وبعد ذلك الإيمان بكل ما جاء بالكتاب والسنة من أوصاف الملائكة ومن أحوالهم ، صفة خلقهم ومقامهم عنذ ربهم ، وأنواع أعمالهم وأعمال ما وكلوا به ، فكلُه من الإيمان

<sup>(</sup>۱) هو خويلد بن خالد بن محرز بن زبيد بن أسد بن مخزوم الهذلي، شاعر مخضرم قدم المدينة عند وفاة النبي على فأسلم وحسن أسلامه وغزا الروم في خلافة عمر في ومات بها سنة ست وعشرين. انظر: تاريخ دمشق (۱۷/ ۵۳)، والبداية والنهاية (۷/ ۲۲۲)، ومعجم الأدباء (۳/ ۲۲۲).

 <sup>(</sup>۲) انظر: معجم ما استعجم (۱/ ٤٢٧)، ولسان العرب (۱۰/ ٤٨٥)، والأغاني (٦/
 (۲۷).

التفصيلي، من علم شيئًا من النصوص في ذلك وجب عليه الإيمان، لكن تحقيق الركن يكون بالمعنى الأول.

كذلك الإيمانُ بالرسل، إذا آمن المسلم بأنَّ الله الله الرسل رسلًا بعثهم بالتوحيد، يدعون أقوامهم إلى التوحيد، وأنهم بلغوا ما أمروا به، وأيدهم الله بالمعجزات، والبراهين والآيات الدالة على صدقهم، وأنهم كانوا أتقياء بررة، بلَّغُوا الأمانة وأدوا الرسالة. بهذا يكون آمن بالرسل جميعًا، ثم يؤمن إيمانًا خاصًا بمحمد الم الله خاتم الرسل، وأنّ الله الله بعثه بالحنيفية السمحة، بعثه بدين الإسلام الذي جعله خاتَم الأديان وآخر الرسالات.

القسم الثاني: الإيمان التفصيلي بالرسل على نحو ما سبق بيانه، فيه مقامات كثيرة في ذلك، يتبع العلم التفصيلي بأحوال الرسل وأسمائهم وأحوالهم مع أقوامهم وما دعوا إليه وكتبهم ونحو ذلك.

قال بعدها: (وَكُتْبِهِ) الكتب قبل الرسل (وَكُتْبِهِ، ورُسُلِهِ) الإيمان بالكتب أيضًا إيمانٌ إجمالي، يتحقق الإيمانُ بهذا الركن بأن يؤمنَ العبدُ أنّ الله النقل أنزل كتبًا مع رسله إلى خلقه، جعل في هذه الكتب الهدى والنور والبينات وما به يصلح العباد، وأنّ هذه الكتب التي أُنزلت مع الرسل كلها حق؛ لأنها من عند الله عن، والله عن هو الحقُ المبين، وما كان مِن جهة الحق فهو حق، ويوقن بذلك يقينًا تامًا، ثم يوقن ويؤمن إيمانًا خاصًا بآخر هذه الكتب ألا وهو القرآن، فكما أنّه يؤمن بالكتب السابقة: التوراة، والإنجيل، والزبور، وصحف إبراهيم على أن وصحف موسى على ونحو ذلك، يؤمن بها إيمانًا عامًا على ما أنزله الله على أنبيائه ورسله، فإنه يؤمن إيمانًا خاصًا بهذا القرآن، وأنه كلام الله منه بدأ وإليه يعود، وأنّه حجةُ الله على خاصا بهذا القرآن، وأنه كلام الله منه بدأ وإليه يعود، وأنّه حجةُ الله على الناس إلى قيام الساعة، وأنه به نُسِخْت جميعُ الرسالات، وجميعُ الكتب

مِنْ قبل، وأنه حجةُ الله الباقية على الناس، وأنّ هذا الكتاب مهيمنٌ على جميع الكتب وما فيه مهيمن على جميع ما سبق، كما قال إلى في وصف كتابه: ﴿وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ ﴾ [المائدة: ٤٨]، وأنّ ما فيه مِنْ الأخبار يجبُ تصديقُها، وما فيه من الأحكام يجب امتثالها، وأن من حكم بغيره فقد حكم بهواه، ولم يحكم بما أنزل الله. هذا كله من الإيمان الخاص بالقرآن.

قال بعد ذلك: (وَالْيَوْمِ الْآخِرِ) هذا هو الركن الخامس، الإيمان باليوم الآخر أي الإيمان بيوم القيامة، وتحقيق هذا الركن يكون بأن يوقن هذا العبد ويؤمن بغير شك بأن ثمَّ يومًا يعود الناس إليه، يبعثون فيه وإليه، ويحاسبون فيه، وأن كل إنسان مَجْزِيٌّ بما فعل؛ لأن الأمر ليس منتهيًا بالموت، بل ثمَّ يوم يجتمع فيه الناس فيقتص من الظالم للمظلوم ويحاسب الناس على أعمالهم؛ كما قال في : ﴿ وَوُفِيَتُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتُ وَهُو أَعْلَمُ بِمَا يَفَعُلُونَ فَنْ هَاك يومًا سيكون، وأنه سيمون، وأنه سيمون، وأنه سيمون، وأنه قد حقق هذا الركنَ.

بعد ذلك الإيمان التفصيلي باليوم الآخر، وهذا يتبع العلم بما جاء في الكتاب والسنة من أحوال يوم القيامة، ومن أحوال القبور، وأحوال ما يكون يوم القيامة، من الإيمان بالحوض، والميزان، والصحف، والصراط والإيمان بأحوال الناس بعد أن يجوزوا الصراط أعني المؤمنين الذين يدخلون الجنة، وما يكون بعد أن يجوزوا الصراط، ومن يدخل الجنة أولاً، وأحوال الناس في النار ونحو ذلك، وأحوال الظُّلمة، والجسر، هذه كلها أمور تفصيلية لا يجب الإيمان بها على كل أحد، إلا مَنْ سمعها في النصوص فإنه يجبُ عليه الإيمان بما سَمِع، لكن لو قال قائل: أنا لا أعلم هل ثَمَّ حوض أم لا؟ لا أدري هل ثَمَّ

ميزان أم لا؟ ونحو ذلك، يُعَرَّفُ بالنصوص فإن عَرَفَ فأنكر وكذَّب فيكون مُكذِّبا بالقرآن وبالسنة.

أما تحقيق هذا المقام الذي هو اليوم الآخر، فيؤمن بأن ثُمَّ يومًا يعود فيه الناس، فيجازى المحسنُ بإحسانه، والمسيء بإساءته. فلو سألت أحدًا وقلت له: هل ثُمَّ يوم آخر يعود فيه الناس؟ قال: بلا شك هناك يوم القيامة يُبعث فيه، ويحاسبُ الناس، وفيه أهوال. وسكت، فهو بهذا حقق الركن وهو الإيمان باليوم الآخر، إذا سألته هل تؤمن بالحوض؟ قال: ما الحوض؟ أنا ما أعرف هذا الحوض. وإذا سألته هل تؤمن بالميزان؟ قال: أنا ما أعرف. فإنه يُعرَّف بالنصوص الدالة على ذلك؛ لأن هذا من العلم التفصيلي الذي إنما يجب العلم به بعد إخباره بما جاء في النصوص عليه.

الركن السادس قال: (وَبِالْقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ) الإيمان بالقدر، تحقيق هذا الركن أن يعلم ويعتقد ويؤمن بأن ّكُلَّ شيء يحدثُ في هذا الملكوت بخلق الله، وقَدْ سَبَقَ به قدر، وأن الله على عالمٌ بهذه الأحوال وتفصيلاتها بخلقه قبل أنْ يخلقهم، وكتَبَ ذلك، وإذا آمن أنَّ كل شيءٍ قد سبق به قدرُ الله فيكون حقق هذا الركن، والإيمانُ بالقدر الإيمان الواجب يكون على مرتبين (١):

المرتبة الأولى الإيمان بالقدر السابق لوقوع المقدر: وهذا يشمل درجتين:

الدرجة الأولى العلم السابق: فإن الله على يعلم ما كان وما سيكون وما

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كلَّه في مجموع الفتاوى (٣ / ١٤٨، ١٤٩)، والعقيدة الواسطية (ص٣٥): «وتؤمن الفرقة الناجية أهل السنة والجماعة بالقدر خيره وشره =

يكون وما هو كائن وما لم يكن لو كان كيف كان يكون، علم الله السابق بكل شيء بالكليات و بالجزئيات، بجلائل الأمور وبتفصيلاتها، هذا العلم السابق، كما قال شي في آخر سورة الحج: ﴿ أَلَمْ تَعْلَمُ أَنَ اللّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السابق، كما قال شي في آبة سورة الأنعام: ﴿ هَ وَعِندُ مُ السَّكُمَ إِلَا نَعِلَمُ مَا إِلَا هُو وَيَعْلَمُ مَا فِي اللّهِ سورة الأنعام: ﴿ هَ وَعِندُ مُ مَا اللّهِ عَلَمُ مَا إِلّا هُو وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسَقُطُ مِن وَرَقَةً إِلّا مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلّا هُو وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسَقُطُ مِن وَرَقَةً إِلّا يَعْلَمُهَا وَلا حَبَّةٍ فِي ظُلْمَاتِ الْأَرْضِ وَلا رَطْبٍ وَلا يَاسِ إِلّا فِي كِنَبِ مُبِينِ ﴿ هَ الْأَنْمِ وَلا رَطْبٍ وَلا يَاسِ إِلّا فِي كِنَبِ مُبِينِ ﴿ هَ الْأَنْمَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلى الله عَلى الله عَلى الله على عالمًا به، علمه على بهذه الأشياء بجميع تفاصيل العلم لم يزل الله على عالمًا به، علمه على بهذه الأشياء بجميع تفاصيل خلقه، عِلمُه بها أوّل ليس له بداية.

الدرجة الثانية الكتابة: أن يؤمنَ العبدُ أنَّ الله عَنْ كَتَب ما الخلق عاملون، كتب أحوالَ الخلق وتفصيلات ذلك قبل أن يخلق السموات والأرض بخمسين ألف سنة، وذلك عنده في كتاب جعله في اللوح المحفوظ كما قال عَنْ: ﴿ وَلَا حَبَّةِ فِي ظُلُمَتِ ٱلأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَاسٍ إِلَّا فِي كِنَابٍ مُّبِينٍ ﴾ كما قال عَنْ: ﴿ وَلَا حَبَّةِ فِي ظُلُمَتِ ٱلأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَاسٍ إِلَّا فِي كِنَابٍ مُّبِينٍ ﴾ فأثبت أنه في كتاب، وقال الله عَنْ: ﴿ وَكُلُّ صَغِيرٍ وَكَبِيرٍ مُستَطرُ ﴾ [القمر: ٥٣]، قد سُطّر وكُتِب في اللوح المحفوظ، وقال عَنْ: ﴿ أَلَمْ تَعْلَمُ أَنَ اللّهَ يَعْلَمُ مَا فِي قد سُطّر وكُتِب في اللوح المحفوظ، وقال عَنْ : ﴿ أَلَمْ تَعْلَمُ أَنَ اللّهَ يَعْلَمُ مَا فِي

والإيمان بالقدر على درجتين كل درجة تتضمن شيئين فالدرجة الأولى الإيمان بأن الله تعالى علم ما الخلق عاملون بعلمه القديم ثم كتب الله في اللوح المحفوظ مقادير الخلق وأما الدرجة الثانية فهو مشيئة الله النافذة وقدرته الشاملة فما من مخلوق في الأرض ولا في السماء إلا الله خالقه سبحانه لا خالق غيره ولا رب سواه ١٠.٨.هـ. باختصار.

وانظر: جامع العلوم والحكم (ص ٢٧)، وشفاء العليل لابن القيم (ص ٢٩).

ٱلسَّكَمَآءِ وَٱلْأَرْضِّ إِنَّ ذَلِكَ فِي كِتَابٍ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ ﴿ ﴿ الحج: ٧٠]، بيّن أَن كُلُّ شيء إنما هو في كتاب.

وهذا قَدْ جاء أيضًا في صحيح مسلم من حديث عبد الله بن عمرو رضي أن النبي ﷺ قال: «كَتَبَ اللَّهُ مَقَادِيرَ الْخَلَائِقِ، قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ بِخَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ»(١).

هاتان الدرجتان في المرتبة الأولى؛ المرتبة الأولى تسبق وقوع المقدر، هذه المرتبة الأولى تحوي درجتين.

المرتبة الثانية أيضًا تحوي درجتين وهي تواكب أو تقارن وقوع المقدر:

أولى الدرجتين الإيمان بأن مشيئة الله عن نافذة: وأنّ ما شاء الله كان وما لم يشأ لا يكون، فليس ثُمَّ شيءٌ يَحْدُث ويحصل في ملكوت الله عن إلا وقد شاءه الله عن وقد شاءه الله عن وقد أراده الله عن كونًا، سواء في ذلك طاعات المطيعين أو عصيان العاصين، سواء في ذلك إيمان المؤمنين، أو كفر الكافرين، فكل شيء يحصل في ملكوت الله إنما هو بإذنه ومشيئته وإرادته الكونية؛ لأن المشيئة لا تنقسم، إنما الذي ينقسم الإرادة، ومشيئة الله إذا أطلقت يُعنى بها الإرادة الكونية، الإرادة تنقسم إلى: إرادة كونية، وإرادة شرعية، فأما المشيئة فهي مشيئة الله عن كونه (٢)، هذه الدرجة الأولى تواكب وقوع المقدر، فلا يمكن أن يعمل العبد شيئًا يكون مقدرًا من الله عن الا وهذا الشيء قد شاءه الله عن .

أخرجه مسلم (٢٦٥٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: شفاء العليل (ص ٤٧ - ٤٨).

الدرجة الثانية أن يؤمن بأن الله على خالق كل شيء: فكل شيء مخلوق والله على خالقه، أعمال العباد، أحوال العباد، السموات، الأرض مَنْ في السموات ومَنْ في الأرض، ما في السموات وما في الأرض، الجميع خلقه.

فإذا أراد العبد أن يعمل شيئًا؛ فإنه لا يكون إلا إذا شاءه الله على، وخلق الله على ذلك الشيء، طاعاتُ المطيعين خلقها الله على، عصيانَ العاصين خلقه الله على أن يفعل شيئًا إذا شاءه الله كونًا خلقه الله على فإذا توجه العبد بإرادته إلى أن يفعل شيئًا إذا شاءه الله كونًا وقع بعد خلقه له، وإذا لم يشأه ولو أراده العبد لم يقع، كما قال على: ﴿وَمَا تَشَاءُونَ إِلاّ أَن يَشَاءَ اللهُ رَبُّ الْعُلَمِينَ ﴿ وَمَا التكوير: ٢٩]، وقال على: ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلاّ أَن يَشَاءَ اللهُ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ الإنسان: ٣٠]، ومرتبة الخلق عامة.

إذًا هذا الإيمانُ الواجبُ يصح أنْ نقول: إنه إيمان تفصيلي، مرتبةٌ قبل وقوع المقدر، العلم الأزلي، العلم الأول، والكتابة التي هي قبل خلق السموات والأرض بخمسين ألف سنة، ثم ما يواكب وقوع المقدر، وهو أنّ العبد عنده إرادة وعنده قدرة، إذا اجتمعت الإرادة الجازمة والقدرة التامة حصل منه الفعل، فيتوجه العبد إلى الفعل ويحصل منه الفعل لكن لا يحصل منه إلا بعد أن يشاء الله على ذلك من العبد، وإلا بعد أن يخلق الله على ذلك الفعل من العبد، والفعل فعلُ العبد حقيقة، لكن الخالق لهذا الفعل هو الله على النه الفعل من العبد، والفعل من العبد لا يكون إلا بإرادة جازمة وبقدرة تامة، والإرادة والقدرة قد خلقها الله على فاللهُ على خلق ما به يكون الفعل ويخلق الفعل نفسه إذا توجه إليه العبد. فحصل بهذا الإيمان التفصيلي الواجب في القدر.

وبهذا البيان أيضًا تتضح أركانُ الإيمان الستة، وهي: الإيمان بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وبالقدر خيره وشره.

CAP C CAP C CAP C

والدَّلِيلُ عَلَى هَذِهِ الْأَرْكَانِ السِّتَّةِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ لَيْسَ ٱلْبِرَّ أَن تُوَلُّواْ وُجُوهَكُمُ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَكِنَ ٱلْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِرِ وَلَكِنَ ٱلْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِرِ وَالْمَلَيْكَ إِللَّهِ اللِقِرة: ١٧٧].

وَدَلِيلُ الْقَدَرِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدَرٍ ﴾ [القمر: ٤٩].

## السرح:

قوله ﷺ: ﴿ لَيْسَ ٱلْبِرَّ أَن تُوَلُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ ٱلْبِرَّ ﴾ يعني الذي يُمدح أصحابُه ﴿مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَٱلْمَاتَبِكَةِ وَٱلْكِلَابِ وَٱلنَّبِيِّئَ﴾ النبيين: الرسل، وهنا ذَكَرَ الخمسة هذه: آمن بالله، واليوم الآخر والملائكة، والكتاب، والنبيين، فهذه الآية دليل على خمسة مِنْ أركان الإيمان، وكثيرًا ما تأتي هذه الخمسة مقترنة كقوله على في آخر سورة البقرة: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَآ أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِّهِ ۚ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَكَنبٍكَنِهِ ۚ وَكُنُّهِ ۗ وَرُسُلِهِۦ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِن رُّسُلِهِۦ وَقَـَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا ۚ غُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ﴿ اللَّهِ وَمَلَتِهِ كَدِهِ الْأَرْبِعَةُ : ﴿ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَلَتِهِ كَلِيهِ عَكُلْبُهِ عَلَيْهِ وَكُلْبُهِ عَلَيْهِ وَكُلْبُهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلِهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِه وَرُسُلِهِ ﴾ ، وكقوله ﷺ : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا ءَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ء وَٱلْكِئنبِ ٱلَّذِي نَزَّلَ عَلَىٰ رَسُولِهِ. وَالْكِتَابِ الَّذِيَّ أَنزَلَ مِن قَبْلُ وَمَن يَكْفُرُ بِٱللَّهِ وَمَلَيْهِكَتِهِ. وَكُلُبِهِ. وَرُسُلِهِ، وَٱلْيُوْمِ ٱلْآخِرِ فَقَدّ ضَلَّ ضَلَلًا بَعِيدًا ۞﴾ [النساء:١٣٦]، وكقوله ﷺ: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ، وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُواْ بَيْنَ ٱللَّهِ وَرُسُلِهِ، وَيَقُولُونَ نُؤْمِنُ بِبَعْضِ وَنَكَفُرُ بِبَعْضِ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَّخِذُواْ بَيْنَ ذَالِكَ سَبِيلًا ﴿ أُوْلَكِنِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ حَقًّا ﴾ [النساء: ١٥٠، ١٥١]، ونحو ذلك من الآيات.

وقد جاءت أيضًا في حديث جبريل عليه المشهور (١).

أما القدر فأدلته في القرآن أدلة عامة، وأدلة مفصلة لكل مرتبة من مراتب القدر، فمن الأدلة العامة ما ذكره الشيخ كَلَهُ وهو قوله كَلَهُ : ﴿إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ عَلَقَنهُ مِقدرٍ فَهِ مَعْدِ فَكِ مُ ووجه الاستدلال: مجيء ﴿كُلِّ شَيْءٍ أي ليس ثَمَّ مخلوقٌ من مخلوقٌ من مخلوقات الله إلا وقد خُلِقَ بقدرٍ سابق من الله كَلَى، لا يخرج شيءٌ عَنْ هذه الكلية، و(كُل) من ألفاظ الظهور في العموم (٢)، ومنه قوله كَلَّ قَنْء فَقَدَرمُ نَقَدِيرًا الفرقان: ٢]، وكل دليل فيه ذكر مرتبة من مراتب القدر يصلحُ دليلًا على القدر؛ لأنه دليل لبعضه. هذا ما ذكره الشيخ كَلَهُ في بيان المرتبة الثانية من مراتب الدين ألا وهي مرتبة الإيمان.

#### CAP CAP CAP C

<sup>(</sup>۱) سیأتی تخریجه (ص۱۷۱).

<sup>(</sup>٢) قال الشوكاني كَلَيْهُ: «الفرع الثالث في أنّ صيغة (كل)، و (جميع) يفيدان الاستغراق)، قال الفراء: (وهذا شيء اختصت به (كل) من بين سائر صيغ العموم» ا. ه. باختصار. وقال أيضا: (لفظ (كل) أقوى صيغ العموم).

انظر: إرشاد الفحول (ص ٢٠٥، ٢٠٦، ٢١٣).

الْمَرْتَبَةُ الثَّالِثَةُ: الْإِحْسَانُ، رُكُنٌ وَاحِدٌ، وَهُوَ أَنْ تَعْبُدَ اللَّهَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ (١).

# الشيرح:

الإحسان الذي هو مرتبة من المراتب إحسانُ العابد أثناء عبادته، وهو مقامُ المراقبة – مراقبةُ العابد لله على الربه على أثناء عباداته، بل في أحواله كلها؛ لأنه إذا راقبَ ربه بأن قد عَلِم أن الله على مطلعٌ عليه، كأنه يرى الله على، فإن هذا يدعوه إلى إحسان العمل، وأن يجعلَ عمله أحسن ما يكون، وأن يجعلَ حاله في إقبال قلبه، وإنابته، وخضوعه، وخشوعه، ومراقبته لأحوال قلبه، وتصرفات نفسه، يجعل ذلك أكمل ما يكون لحسنه وبهائه؛ لأنه يعلم أن الله على مطلع عليه.

هذا المقام-مقام المراقبة- ركنٌ واحد، وهو أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك، أي: أن تكون عابدًا لله على النحو الذي أمر الله-جل وعلا- به، وأمر به رسولُه ﷺ، وحالتك أثناء تلك العبادة التي

<sup>(</sup>١) إشارة إلى حديث جبريل ﷺ الذي في الصحيحين، سيأتي تخريجه (ص١٧١).

تكون فيها مخلصًا موافقًا للسنة ، أن تكون وكأنك ترى الله على ، فإن لم تكن تراه ، فلتعلم أنّ الله على مطلع عليك ، عالمٌ بحالِك ، يرى ويُبْصر ما تَعملُ ، يعلمُ ظاهرَ عَملك وخفِيَّه ، يعلمُ خلجاتِ صَدْرِك ، ويعلم تحركاتِ أركانِكَ وجوارحِك . وبضعف الإحسان تضعف المراقبة لله على .

إذًا فمرتبة الإحسان تعظم بعظم مراقبة الله على، وتضعف بضعف مراقبة الله على، وتضعف بضعف مراقبة الله على، وتضعف بضعف مراقبة الله على مخلصًا على وَفق الله على الله على الله على مخلصًا على وَفق السنة، وحاله كأنّه يرى الله، عالمٌ بأنّه مطلعٌ عليه ويراه، هذا تجعله يُحْسِنُ عَمَله، بل يجعل عمله وحاله أثناء العمل أحسن ما يكون.

(وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَواْ وَّٱلَّذِينَ هُم تُحْسِئُونَ ﴾.

ووجه الاستدلال من هذه الآية: أن الله الله الله على الموضع الله الله الله الله الله الموضع الله الله الموضع القوا ولمن هم محسنون، وهذه المعية تقتضي (١) في هذا الموضع شيئين:

الأول: أنه على مطلع عليهم، عالم بهم، محيط بأحوالهم، لا يفوته شيء من كلامهم، ولا من أحوالهم، ولا من تقلباتهم.

والثاني: أنّه على معهم ناصرٌ لهم بتأييده، ونصره وتوفيقه، المعية هنا معية خاصة بالمؤمنين، ومعلوم أن المعية الخاصة للمؤمنين تُفسر بما تقتضيه وهي أنها معية نصرٍ وتأييدٍ وتوفيقٍ وإلهام ونحو ذلك، وهذا متضمن للمعية العامة، وهي معية الإحاطة والعلم ونحو ذلك.

#### إذًا وجه الاستدلال:

أ**ولا**: أنه ذكر المعية.

 <sup>(</sup>۱) انظر: تفسير ابن كثير (۲/ ۹۹۳)، ومجموع الفتاوى (۱۱/ ۲٤۹)، وعدة الصابرين
 (ص ٥٤)، وجامع العلوم والحكم (ص ۱۸۸).

ثانيًا: أنه ذكر معيته للمحسنين، فقال على: ﴿وَّاَلَّذِينَ هُم تُحُسِنُونَ ﴾، والمحسنون: جمع المحسن، والمحسن اسم لفاعل الإحسان، ففاعل الإحسان اسمه محسن، والإحسان هو الذي نتكلم عليه وهو المرتبة الثالثة.

ثم ذكر قوله عِن : ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْعَرِيزِ ٱلرَّحِيمِ ۞ ٱلَّذِى يَرَىكَ حِينَ تَقُومُ ۞ وَتَقَلُّبُكَ فِي ٱلسَّاحِدِينَ ۞ ﴾.

ووجه الاستدلال من هذه الآية: أنه ذكر رؤية الله على لنبيه حال عبادته، وأنه يراه في جميع أحواله حين يقوم وتقلبَه في الساجدين من صحابته أثناء صلاته بهم علي ، فقال واصفًا نفسه: ﴿ اللَّذِى يَرَيكَ حِينَ تَقُومُ ﴿ وَمَقَلَّبُكَ فِي السَّاحِدِينَ ﴿ اللَّهِ السَّاحِدِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهُ اللَّهِ اللهُ اللَّهِ اللهُ اللهُ قَوله عليه الله اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

قال أيضًا: (وقوله تعالى: ﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا لَتَلُواْ مِنْهُ مِن قُرْءَانِ وَلَا تَعْمَلُونَ فِي عَمَلِ إِلَّا كُنَا عَلَيْكُو شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيدٍ ﴾ ، ووجه الاستدلال: قوله على هنا: ﴿ إِلَّا كُنَا عَلَيْكُو شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيدٍ ﴾ ، وشهود الله على بما يعمله العباد من معانيه رؤيته على لهم وإبصاره على بهم ، رؤيته على من معانيه كونه على شهيدًا ، وهذا الاستدلال ظاهر ؛ لأنّ الإحسان هو أن تعبد الله كانك تراه فإن لم تره فإنه يراك ، قال على هنا: ﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ ﴾ أي شأن تكونُ فيه ﴿ وَمَا نَتُلُوا مِنهُ مِن قُرْءَانِ ﴾ أنواعُ تلاوتك للقرآن ، وأحوال ذلك في تكونُ فيه ﴿ وَمَا نَتُلُوا مِنهُ مِن قُرْءَانِ ﴾ أنواعُ تلا وتك للقرآن ، وأحوال ذلك في الصلاة ، وخارج الصلاة ، وأنتَ على جنبك ، وأنتَ قائمٌ ، أحوال ذلك ﴿ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ ﴾ أحوال عملكم ، كُلُّ ذلك مِنْكُم ، فالله على شهيدٌ عليه ، ومن أحوالكم فيه على تفصيلاتها ، وهو شاهد وشهيد عليكم ، يرى أعمالكم ويسمع كلامكم ، ويبصر أعمالكم على ، وهذا دليل أيضا ظاهر الاستدلال .

وَالدَّلِيلُ مِنَ السُّنَّةِ حَدِيثُ جِبْرِيلَ ﴿ الْمَشْهُورُ عَنْ عُمَرَ ﴿ اللَّهُ الْمَشْهُورُ عَنْ عُمَرَ ﴿ قَالَ: بَيْنَمَا نَحْنُ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ ذَاتَ يَوْمٍ إِذْ طَلَعَ عَلَيْنَا رَجُلُّ شَـدِيـدُ بَـيَـاض الثِّيَابِ، شَدِيدُ سَوَادِ الشَّعَرِ، لا يُرَى عَليْهِ أَثَرُ السَّفَرِ وَلا يَعْرِفُهُ مِنَّا أَحَدٌ حَتَّى جَلَسَ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ، فَأَسْنَدَ رُكْبَتَيْهِ إِلَى رُكْبَتَيْهِ، وَوَضَعَ كَفَّيْهِ عَلَى فَخِذَيْهِ، وَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ! أَخْبِرْنِي عَن الإِسْلام. فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «الإِسْلامُ أَنْ تَشُهَدَ أَنْ لَا إِلهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ، وَتُقِيـمَ الصَّلاةَ، وَتُؤْتِىَ الزَّكَاةَ، وَتَصُومَ رَمَضَانَ، وَتَحُجَّ البَيْتَ إن اسْتَطَعْتَ إليْهِ سَبِيلاً» قَال: صَدَقْتَ. قَالَ: فَعَجِبْنَا لَهُ يَسْأَلُهُ وَيُصَدِّقُهُ. قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنِ الإِيمَانِ. قَالَ: «أَنْ تُؤْمِنَ بِاللَّهِ وَمَلائِكَتِهِ، وَكُتُبِهِ، وَرُسُلهِ، وَاليَوْمِ الآخِرِ. وَتُؤْمِنَ بِالقَدَر خَيْرِهِ وَشَرِّهِ»، قَالَ: صَدَقْتَ. قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنِ الْإِحْسَانِ. قَالِ: «أَنْ تَعْبُدَ اللَّهَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ». قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنِ السَّاعَةِ. قَالَ: «مَا الْمَسْئُولُ عَنْهَا بِأَعْلَمَ مِنَ السَّائِل» قَالَ: فَأَحْبِرْنِي عَنْ أَمَارَتِهَا. قَالَ: «أَنْ تَلدَ الْأَمَةُ رَبَّتَهَا، وَأَنْ تَرَى الحُفَاةَ العُرَاةَ العَالَةَ رِعَاءَ الشَّاءِ يَتَطَاوَلُونَ فِي البُنْيَانِ». قَالَ: ثُمَّ انْطَلَقَ فَلَبِثْتُ مَلِيًّا. ثُمَّ قَالَ لِي: «يَا عُمَرُ: أَتَدْرِي مَن السَّائِلُ؟» قُلتُ: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: «فَإِنَّهُ جِبْرِيلُ أَتَاكُمْ يُعَلِّمُكُمْ دِينَكُمْ»<sup>(۱)</sup>.

الـشــرح:

ذكر الله الدليل من السنة، وهو حديث جبريل عَلَيْكُ المشهور عن عمر الله الله المشهور عن عمر الله الله

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٨) من حديث عمر بن الخطاب ﷺ.

وهذا حديث عظيم، سماه بعض أهل العلم «أمّّ السنة»، أي: كما في القرآن «أم القرآن» فهذا الحديث «أمّ السنة»؛ لأن جميع السنة تعود إلى هذا الحديث، فإنّ هذا الحديث فيه بيان العقيدة، والعقيدة مبنية على أركان الإيمان الستة، وفيه بيان الشريعة، وذلك بذكر أركان الإسلام الخمسة وفيه ذكر الغيبيات والأمارات بل قبل ذلك فيه ذكر آداب السلوك والعبادة وصلاح توجه القلب والوجه إلى الله على بذكر الإحسان، وفيه ذكر الساعة وأماراتها وهذا نوع من ذكر الأمور الغيبية ودلالات ذلك، فهذا الحديث يعود إليه جُلُّ السنة، كما أن قول الله على: ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ بِالْعَدُلِ وَالْإِحْسَنِ وَإِيتَآيِ ذِى السنة، كما أن قول الله على: ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ بِالْعَدُلِ وَالْإِحْسَنِ وَإِيتَآيِ ذِى النبوية في هذه الآية جميع أحول الأحاديث النبوية في هذا الحديث.

وهذا الحديث معروف بحديث جبريل على الطول على هذا الطول عن عمر في الصحيحين عن أيضًا مُقَطَّعًا ببعض الاختصار في الصحيحين عن أبي هريرة في المحاد الله المعلى ا

<sup>(</sup>۱) أخرج الطبري في تفسيره (۱۶/ ۱۲۳)، وعبد الرزاق في مصنفه (۳/ ۳۷۱)، والطبراني في الكبير (۸۲۵۸)، والحاكم في المستدرك (۲/ ۳۸۸)، والبيهقي في شعب الإيمان (۲/ ۳۷۸)، أن ابن مسعود في قال: (إن أجمع آية في القرآن في سورة النحل: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدُلِ وَٱلْإِحْسَانِ ﴾ ا. ه.

وأخرج البيهقي في شعب الإيمان (١/ ١٦٢)، وأبو نعيم في الحلية (١٥٨/٢) «أن الحسن قرأ هذه الآية: ﴿إِنَّ اللّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ وَٱلْإِحْسَنِ ﴾ الآية، ثم وقف فقال: (إن الله جمع لكم الخير كله والشر كله في آية واحدة، فوالله ما ترك العدل والإحسان شيئًا من طاعة الله ﷺ إلا جمعه، ولا ترك الفحشاء والمنكر والبغي من معصية الله شيئًا إلا حمعه». ا.ه.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه (ص١٥٣).

وهذا الحديث فيه ذِكْرُ الإسلام والإيمان والإحسان، وفيه أن هذه الثلاثة هي الدين؛ لأن في آخرها قال على «أَتَاكُمْ يُعَلِّمُكُمْ دِينَكُمْ»، فإذًا الدين الذي هو الإسلام منقسمٌ إلى ثلاث مراتب: الإسلام، والإيمان، والإحسان.

قوله: «إِذْ طَلِعَ عَلَيْنَا رَجُلُ شَدِيدُ بَيَاضِ الثَّبَابِ شَدِيدُ سَوَادِ الشَّعَرِ» في هذا مدح لهذه الصفة، وإحداهما مكتسبة والأخرى جبلية، أما شدة سواد الشعر فهذه جبلية لا تكتسب ولا يجوز أن يُصبغَ بالسواد لمن ليس بذي سواد، وأما شدة بياض الثياب فسياق هذا الحديث يقتضي مدح من كان على هذه الصفة؛ ولهذا كان النبي عَلِي يحب الثياب البيض، وكان يلبسها، وأمر على بتكفين الموتى فيها.

قوله: «لا يُرَى عَلَيْهِ أَثَرُ السَّفَرِ»، يعني: أنهم لا يعرفونه في المدينة، وأتى بهذه الصفة الجميلة «شَدِيدُ سَوَادِ الشَّعَرِ» ليس عليه أثر الغبار -وعادة المسافر أن يكون كذلك-وأيضًا شديد بياض الثياب، كأنه خرج من بيته في نظافة أهله الساعة فكيف يكون ذلك؟! ففي هذه اللفظة إشعارٌ بأنه مستغرب أن يكون على هذه الصفة؛ لهذا قال بعدها: « وَلا يَعْرِفُهُ مِنَّا أَحَدٌ»، وقد جاء في بعض الروايات أن جبريل كان ربما أتاهم على صورة دحية الكلبي (١) عند الصحابة - فيسأل النبي عَلَيْ فيجيبه، وهذا غير مراد هنا؛ لأنه لا يتوافق مع قوله: «وَلا يَعْرِفُهُ مِنَّا أَحَدٌ» خلافًا لمن قال غير ذلك.

وهذا فيه التعليم، فإن جبريل عبي أتى مُتعَلِّمًا ومُعلِّمًا، مُتعلِّمًا من جهة

<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي في المجتبى (٨/ ١٠١)، وفي الكبرى (٦/ ٥٢٨)، وإسحاق بن راهويه في مسنده (١/ ٢١٠)، والبزار في مسنده (٩/ ٤١٩) من حديث أبي هريرة وأبي ذر ر

الهيئة والسؤال والأدب، ومُعلِّمًا حيث سأل لأجل أن يستفيد الصحابة ﴿ اللهِيئةُ وَاللَّهُ اللَّهُ مِن بعدهم.

قوله: «فَأَسْنَدَ رُكْبَتَيْهِ إِلَى رُكْبَتَيْهِ وَوَضَعَ كَفَيْهِ عَلَى فَخِذَيْهِ» الضمير راجع إلى جبريل عَلَيْ والثاني إلى النبي عَلَيْ وهذا فيه القرب من العالم والمسؤول حتى يكون أبلغ في أداء السؤال بدون رعونة صوت ولا إيذاء وأفهم للجواب.

قوله: «وَوَضَعَ كَفَّيْهِ عَلَى فَخِذَيْهِ» قيل فيها تفسيران (١):

التفسير الأول: الضمير الأول راجع إلى جبريل على والثاني راجع إلى النبي على الله والثاني راجع إلى النبي على الله قالوا ذلك؛ لأجل أن تكون الضمائر راجعة على نحو ما رجعت عليه الجملة الأولى؛ لأن توافق الرجوع أولى من تعارضه بلا قرينة.

التفسير الثاني: وقال آخرون: الضمائر راجعة إلى جبريل عَلَيْه، يعني: وضع كفي نفسه على فخذي نفسه، وهذا أدب منه أمام مقام النبي عَلِيْةٍ.

وفي هذا أن طالب العلم ينبغي له أن يكون مُهيئًا نفسه، ومهيئًا المسؤول للإجابة على سؤاله، في حسن الجِلسة، وفي حسن وضع الجوارح، وفي القرب منه، وهذا نوع من الأدب مهم، فإن سؤال طالب العلم للعالم، أو سؤال المتعلم لطالب العلم له أثر في قبول العالم للسؤال وفي انفتاحه للجواب، وقد ذُكر في آداب طلب العلم وفي الكلام عليه أن بعض العلماء

<sup>(</sup>۱) انظر: فتح الباري (۱/۱۱)، وشرح النووي على صحيح مسلم (۱/۱۵۷)، والديباج على مسلم للسيوطي (۸/۱).

من السلف كانوا ينشطون لبعض تلامذتهم فيعطونهم، وبعضهم لا ينشطون له فيعطونه بعض الكلام الذي يكون عامًا أو لا يكون مكتملًا من كل جهاته، وذلك راجع إلى حسن أدب المتعلم أو طالب العلم، فإنه كلما كان المتعلم أكثر أدبًا في جلسته وفي لفظه وفي سؤاله كلما كان أوقع في نفس المسؤول، فيحرص ويتهيأ نفسيًا لجوابه ؛ لأنه من احترَم احتُرم، ومن أقبَل أقبل عليه، فهذا فيه أن نتأدب جميعًا بهذا الأدب.

فمثلًا ألحظ على بعض المتعلمين أنه إذا أتى يسأل العالم يسأله بندية ولا يسأله على أنه مستفيد، فيجلس جِلسة العالم نفسه أو يجلس جلسة المستغني ويداه في وضع ليس من الأدب، واحدة هنا والأخرى هناك، وجسمه أيضًا في استرخاء تام ليس فيه الاستجماع، ونحو ذلك مما يدل على أنه غير متأدب مع العالم أو مع طالب العلم الذي سيستفيد منه، وهذه الآداب لها أثر على نفسية العالم أو المجيب، فإنك تريد أن تأخذ منه العلم، وكلما كنت أذلَّ- على الوجه الشرعي- في أخذ العلم كلما كان العالم أكثر إقبالًا عليك؛ ولهذا تجد أن أكثر أهل العلم لهم خواص، وهذه الخصوصية راجعة إلى أن هذا المتعلم كان متأدبًا في لفظه، وفي تعامله، وفي كلامه، وفي حركته مع شيخه، مما جعل شيخه يثق فيه ويُقبل عليه، ويعطيه من العلم ما لا يعطيه غيره، ويعطيه من تجاربه في الحياة ومع العلم والعلماء وفي الأمور وفي الواقع بما لا يفيده غيرَ المتأدب معه، فهذه نأخذها من حديث جبريل عليه ، ونأخذها أيضًا من قصة الخضر مع موسى ﷺ في سورة الكهف، وهي حَرِيَّة بالتأمل في آداب طلب العلم.

قوله: «يَا مُحَمَّدُ أَخْبِرْنِي عَنِ الإِسْلامِ» أي: اجعل كلامك لي خبرًا، وهذا سؤال عن نوع من أنواع الدين ألا وهو الإسلام المتعلق بالأعمال

الظاهرة، فسأل عن الإسلام، ثم سأل عن الإيمان، ثم سأل عن الإحسان. إلى آخر الحديث. وفي قوله: «أخبرْني» دلالة على أن النبي على مُخبر، أي ينقل الخبر عن الإسلام عن ربه على في ذلك، وهذا موافق لما هو متواتر في الشريعة أن النبي على إنما هو مبلِّغ للدين عن الله على كما جاء في بعض الأحاديث القدسية «قَالَ النَّبِيُ عَلَيْ فِيمَا يَرُوي عَنْ رَبِّهِ»(١).

قوله: «قَالَ: صَدَقْتَ» وهذا فيه عجب أن يسأل ويصدِّق، وهذا فيه لفت انتباه الصحابة إلى هذه المسائل كيف يسأل ويصدق، فالمتعلم إذا أتى بأسلوبٍ في السؤال يلفت النظر ليستفيد البقية مع علم المسؤول فإن هذا أسلوب حسن من أساليب التعليم الشرعية، وذلك ليستفيد منه الآخرون؛ لأن النبي على هذا بوضوح.

قوله: «قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنِ الإِيمَانِ، قَالَ: «أَنْ تُؤْمِنَ بِاللَّهِ وَمَلائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَتُؤْمِنَ بِالقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ»، ذكر أركان الإيمان الستة، وهذه الأركان جاءت في القرآن أيضًا منها خمسة متتابعة جاءت في قوله عَلى: ﴿ كُلُّ عَامَنَ بِاللَّهِ وَمَلَيْكِنِهِ وَرُسُلهِ ﴾ [البقرة: ٢٨٥]، وقوله عَلى: ﴿ وَلَكِنَ الْبِرِ مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلَيْكِ وَرُسُولِهِ وَالْكِنَبِ وَالنَّيِيَنَ ﴾ [البقرة: ١٧٧]، وقوله وقوله: ﴿ وَلَكِنَ البِّرِ مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَالْيُوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلَيْكَةِ وَالْكِنَبِ وَالنَّيْتِيَنَ ﴾ [البقرة: ١٧٧]، وقوله وقوله: ﴿ يَتَأَيُّمُ اللَّهِ مَا مَنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِنَبِ اللَّذِي نَزَلَ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِنَبِ اللَّذِي اللَّهِ وَالْمُؤَا عَامِنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِنَبِ اللَّذِي اللَّهِ وَالْمُؤَا عَامِنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِنَبِ اللَّذِي اللَّهِ وَرُسُولِهِ وَالْكِنَبِ اللَّذِي اللَّهُ وَرُسُولِهِ وَالْكِنَبِ اللَّذِي اللَّهُ وَاللَّهِ وَمَلَيْكِتَهِ وَالْكِنَبِ اللَّهُ وَرُسُولِهِ وَالْكِنَبِ اللَّهِ وَاللَّهُ وَالَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمُلَيْكِمُ وَاللَّهُ وَاللْوَالَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ الللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْ

<sup>(</sup>۱) أخرج البخاري في صحيحه - كتاب العلم، باب قول المحدث: حدثنا أو أخبرنا، وأنبأنا (۱/ ١٧٤ فتح)، وفيه: «وقال أبو الْعَالِيَةِ عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ عَنَّا عَن النبي ﷺ فِيمَا يَرْوِيهِ عَنْ رَبِّهِ عَنَّ وَجَلَّ وَقَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ يَرْوِيهِ عَنْ رَبِّهِ عَنَّ وَجَلَّ وَقَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ يَرُويهِ عَنْ رَبِّهِ عَنْ رَبِّهُ عَنَّ وَجَلَّ ».

شَيْءٍ خَلَقْتُهُ بِقَدَرِ ﴾ [القمر: ٤٩]، فأصول هذه الأركان جاءت أيضًا في القرآن. وهذه الأركان الستة هي التي عُبِّر عنها بأركان الإيمان، والخمسة التي قبلها بأركان الإسلام.

ما معنى كونها أركان الإيمان؟ نلحظ مسألةً مهمة ينبغي أن يُنتبه لها وهي أن لفظ (أركان الإسلام) ولفظ (أركان الإيمان) لم يرد في شيء من النصوص، فلم يرد أن للإسلام أركانًا ولا أن للإيمان أركانًا وإنما عَبَّر العلماء بلفظ الركن اجتهادًا من عندهم، وإذا كان كذلك فينبغي أن تُفهَم النصوص على ضوء هذا الأصل، وهو أن التعبير بالأركان إنما هو فهم لأهل العلم، وفهمهم صحيح بلا شك؛ لأن الركن هو: ما تقوم عليه ماهية الشيء، فالشيء لا يتصور قيامه إلا بوجود أركانه، فمعنى ذلك: أنه إذا تخلف ركن من الأركان ما قام البناء، فإذا تخلف الإيمان بالقدر ما قام بناء الإيمان أصلًا؛ لأن الركن في التعريف الاصطلاحي: هو ما تقوم عليه ماهية الشيء، فإذا تخلف ركن لم يقم الشيء أصلًا، يعني: لم يقم الشيء وجودًا شرعيًا؛ لأن قيامه مبني على تكامل أركانه.

وهذا يورد علينا إشكالًا وهو: أنه في الإسلام قيل: هذه هي أركان الإسلام الخمسة، والعلماء لم يتفقوا على أن من ترك الحج والصيام - وهما من أركان الإسلام - أنه ليس بمسلم، واتفقوا على أن من ترك ركنًا من أركان الإيمان فإنه ليس بمؤمن أصلًا، وهذا يرجع إلى أن اصطلاح الركن اصطلاح حادث فينبغي أن تفهم - وخاصة في مسائل الإيمان والإسلام والتكفير وما يتعلق بها - أن العلماء أتوا بألفاظ للإفهام فهذه الألفاظ التي للإفهام فهذه الألفاظ التي للإفهام لا تُحكم على ما أتى العلماء به من اصطلاحات، أي أن نفهم الاصطلاحات على ضوء النصوص، وأن

نفهم النصوص على ضوء الاصطلاحات، فإذا صار الاصطلاح صحيحًا من جهة الدليل الشرعي رجعنا في فهم الدليل الشرعي للاصطلاح ففهمنا ذلك، وهذا يتضح ببيان أركان الإسلام، فإنه لو تخلف ركنان من أركان الإسلام - تخلف الحج مثلًا والصيام - فإن أهل السنة والجماعة ما اتفقوا على أن من لم يأتِ بالحج والصيام فإنه ليس بمسلم بل قالوا: هو مسلم؛ لأنه شهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله؛ ولأنه أقام الصلاة مثلًا، واختلفوا فيما عدا ذلك من الأركان فيما إذا تركها، ولم يأتِ بها دون جحد لها مع أنه تخلف عنه ركن أو أكثر، وهذا يعني أنه في فهم أركان الإسلام نجعل هذه الأركان تختلف في تعريف الركن عن فهم أركان الإسلام نجعل هذه الإسلام يُكتفَى في الإسلام بوجود الشهادتين والصلاة وفي غيرهما خلاف، وأما في أركان الإسلام بوجود الشهادتين والصلاة وفي غيرهما خلاف، وأما في أركان الإيمان فمن تخلف منه ركن من أركان الإيمان فإنه ليس مؤمن، هذا من حيث التأصيل.

فإذًا نقول: يمكن أن يسمَّى مسلمًا ولو تخلف عنه بعض أركان الإسلام، ولا يصح أن يسمى مؤمنًا إن تخلف عنه ركن من أركان الإيمان.

إذا تقرر هذا فأركان الإيمان الستة هذه فيها قدر واجب لا يصح إسلامٌ بدونه، قدرٌ واجب على كل مكلف من لم يأتِ به فليس بمؤمن، وهناك قدر زائد على هذا تبعٌ للعلم أو تبع لما يصله من الدليل، فما هو القدر المجزئ الذي من لم يأت به صار كافرًا؟ هناك قدر مجزئ في الإيمان بالله، وبالملائكة، وبالكتب، والرسل، واليوم الآخر، والقدر، وقد مر معنا تفصيل ذلك (۱).

راجع (ص ۱۵۸ وما بعدها).

قال: «وَتُؤْمِنَ بِالقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ»، وقوله: «خَيْرِهِ وَشَرِّهِ»، الشرهنا من باب إضافة القدر إلى العامل، أما فعل الله على فليس فيه شركما جاء في الحديث: «وَالشَّرُ لَيْسَ إِلَيْكَ»(١).

قوله: «قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنِ الإِحْسَان. قَالَ: «أَنْ تَعْبُدُ اللَّهُ كَأَنَّكَ تَرَاهُ فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ»، قال العلماء: الإحسان هنا ركن واحد، والإحسان جاء في القرآن مقرونًا بالتقوى: ﴿إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقَوْا وَالَّذِينَ هُم مُحُسِنُوكَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مَعَ الَّذِينَ التَّقَوْلُ وَالَّذِينَ هُم مُحُسِنُوكَ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ

فأما القدر المجزئ: فأن يكون العمل حسنًا، بمعنى: أن يكون خالصًا صوابًا.

وأما القدر المستحب: فأن يكون قائمًا في عمله على مقام المراقبة أو مقام المشاهدة أعظم المراقبة أقل، ومقام المشاهدة أعظم المراتب التي يصير إليها العبد المؤمن، وهو أن تكون الأشياء عنده حق اليقين.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٧٧١) من حديث على بن أبي طالب رضي الله عليه الله

وأما مقام المشاهدة: فهو أعلى من مقام المراقبة، وهو الذي أخبر به النبي على بقوله: «أَنْ تَعْبُدُ اللَّهُ كَأَنَّكَ تَرَاهُ»، وهذه المشاهدة المقصود بها مشاهدة الصفات لا مشاهدة الذّات؛ لأن الصوفية والضُّلاَّل هم الذين جعلوا ذلك مدخلًا لمشاهدة الذات -كما يزعمون- وهذا من أعظم الباطل والبهتان، وإنما يمكن مشاهدة الصفات ويُعنى بها: مشاهدة آثار صفات الله على في خلقه، فإن العبد المؤمن كلما عَظُم علمه ويقينه بصفات الله على وبأسمائه، أرْجَع كل شيء يحصل في ملكوت الله إلى اسم من أسماء الله على أو إلى صفة من صفاته، فأي حالة من الحالات يراها في أسماء الله على أو إلى صفة من صفاته، فأي حالة من الحالات يراها في

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه (٤١٧١)، والإمام أحمد في المسند (٥/٤١٢)، والطبراني في الكبير (٣٩٨٧)، من حديث أبي أيوب الأنصاري ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّا اللللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّالّا

السماء أو في الأرض، فإن مقام مشاهدته لصفات الله تقتضي أنه يُرجع كل شيء يراه إلى آثار أسماء الله على وصفاته في خلقه؛ ولهذا يحسن هذا المقام لمن عظم علمه بأسماء الله على، وبصفاته، وبأثرها في ملكوته، فيأتي -لعظم علمه بذلك- حتى يشهد صفة إحاطة الله على بالعبد، وأن الله رقيب عليه، وأنه محيط به، وأنه شاهد عليه، فيعظم ذلك في نفسه حتى يستحيي أن يكشف عورته في خلوة لا يراها إلا هو كما جاء في الحديث هذا لأجل مقام المشاهدة العظيم.

فإذًا أهل السنة، والذين يتكلمون في الزهد وفي إصلاح أعمال القلوب على منهج أهل السنة يجعلون الإحسان على مقامين: المراقبة، والمشاهدة.

وكل هذا راجع إلى إحسان العمل: ﴿ لِيَبْلُوكُمْ أَيْكُمُ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾ [الملك: ٢]، كلما عظم مقام المراقبة أو المشاهدة زاد إحسان العمل.

قوله: «ثُمَّ انْطَلقَ»: يعني جبريل ﷺ.

قوله: «مَليَّا»: جاءت في بعض الروايات: «فَلبِثْتُ ثلاثًا» (٢)، أي: ثلاثة أيام.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري معلقًا بصيغة الجزم في كتاب الغسل - باب من اغتسل عريانًا وحده في الخلوة (۱/ ٤٠١٨)، وأبو داود (٤٠١٧)، والترمذي (٢٧٦٩)، وأحمد في المسند (٣٣/ ٣٣٥)، وعبد الرزاق في مصنفه (١/ ٢٨٧)، والبيهقي في الكبرى (١/ ١٩٩) من حديث بهز بن حكيم عن أبيه عن جده.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٤٦٩٥)، والترمذي (٢٦١٠)، وابن ماجه (٦٣)، وأحمد في المسند (١/ ٥١)، وابن حبان (١/ ٢٩١)، من حديث عمر بن الخطاب رضي .

قوله: «ثُمَّ قَالَ لِي: «يَا عُمَرُ أَتَدْرِي مَنِ السَّائِلُ؟» قُلتُ: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ: «فَإِنَّهُ جِبْرِيلُ أَتَاكُمْ يُعَلِّمُكُمْ دِينَكُمْ»، أخبره ﷺ بذلك حتى يَعْظُم وقع هذه الأسئلة وجواب هذه الأسئلة.

وبهذا يتم ذكر الأصل الثاني من أصول دين الإسلام، ألا وهو معرفة دين الإسلام بالأدلة.

ملخص ذلك: ذكر الشيخ أن الأصل الثاني معرفة دين الإسلام بالأدلة، عرّف الإسلام، وذكر أركانه، وذكر معنى الشهادتين، شهادة أن لا إله إلا الله، ففسّر التوحيد وأدلة شهادة أنّ محمدًا رسول الله، وبين معنى الشهادة بأن محمدًا رسول الله، ثم بيَّن أدلة أركان الإسلام الباقية، ثم ذكر المرتبة الثانية وهي الإحسان، ودلائل ذلك كله على نسق ووضوح يسهل معه الفهم ويسهل معه الإفهام.

ولهذا ينبغي لنا أن نحرص على هذه الرسالة، وتعليمها للعوام، وللنساء في البيوت، وللأولاد ونحو ذلك، على حسب مستوى من يخاطب في ذلك، وقد كان علماؤنا -رحمهم الله تعالى- يعتنون بثلاثة الأصول هذه تعليمًا وتعلمًا، بل كانوا يلزمون عددًا من الناس بعد كل صلاة فجر أن يحفظوا هذه الأصول ويتعلموها، وذلك هو الغاية في رغبة الخير، ومحبة الخير لعباد الله المؤمنين، إذْ أعظم ما تُسدي للمؤمنين من الخير، أن تُسدي لهم الخير الذي ينجيهم حين سؤال الملكين للعبد في قبره؛ لأنه إذا أجاب جوابًا حسنًا صحيحًا عاش بعد ذلك سعيدًا، وإن لم يكن جوابه مستقيمًا ولا صحيحًا عاش بعد ذلك -والعياذ بالله على التوعد بالشقاء والعذاب.

الْأَصْلُ الثَّالِثُ: مَعْرِفَةُ نَبِيِّكُمْ مُحَمَّدٍ ﷺ: وَهُوَ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ بْنِ هَاشِم، وَهَاشِمٌ مِنْ قُرَيْش، وَقُرَيْشٌ مِنْ قُرَيْش، وَقُرَيْشٌ مِنْ الْعَرَبِ، وَالْعَربُ مِنْ ذَرِيَّةٍ إِسْمَاعِيلَ بْنِ إِبْرَاهِيمَ الْخَلِيلِ، عَلَيْهِ مِنَ الْعَربِ، وَالْعَربُ مِنْ ذَرِيَّةٍ إِسْمَاعِيلَ بْنِ إِبْرَاهِيمَ الْخَلِيلِ، عَلَيْهِ وَعَلَى نَبِيِّنَا أَقْضَلُ الصَّلَاةِ وَالسَّلَامِ، وَلَهُ مِنَ الْعُمْرِ: ثَلَاثٌ وَسِتُّونَ سَنَةً، مِنْهَا أَرْبَعُونَ قَبْلَ النَّبُوَّةِ، وَثَلاَثٌ وَعِشْرُونَ نَبِيًّا رَسُولًا.

### الـشـرح:

قال كَلَهُ: (الْأَصْلُ النَّالِثُ: مَعْرِفَةُ نَبِيِّكُمْ مُحَمَّدٍ عَيَّالِيُّ)، وقد سبق بيان أن: الأصل الأول: معرفة العبد ربه يعني معبوده.

والأصل الثاني: معرفة دين الإسلام بالأدلة.

وذكر هنا الأصل الثالث: معرفة النبي محمد عَلَيْهُ، والمراد هنا بالمعرفة: العلم به على نحو ما سبق في الكلام على الأصل الأول، فَمَعْرِفَةُ نَبِيّكُمْ مُحَمَّدٍ عَلَيْهِ: معناه العلم به وبحاله، العلمُ بنسبه، وأنّه مِنْ العرب، بل مِنْ أشرف العرب قبيلةً، وأنّه كانَ في عمره له كذا وكذا، نبئ وأرسل، قام داعيًا يدعو إلى التوحيد، ويُنْذِرُ عن الشرك، وما يتصل بذلك من المباحث.

فحقيقة هذا الأصل العلم ببعض سيرة النبي على وهذا العلم متعلق لتكون الشهادة بأنَّ محمدًا رسول الله على علم ومعرفة، فإنه إذا قال: أشهد أنّ محمدًا رسول الله، فإذا قيل له: من محمد هذا؟ فلم يعرفه، كانت شهادته مدخولة؛ ولهذا فإنّ معرفة هذا الأصل يكون به الجواب بتوفيق الله على سؤال القبر الثالث، ألا وهو من نبيك؟ يشهد المسلمُ أنّ محمدًا رسول الله، لكنّ هذه الشهادة يتبعها أن يكون عالمًا وعارفًا بمحمد هذا مَنْ هو؟ على الكنّ هذه الشهادة يتبعها أن يكون عالمًا وعارفًا بمحمد هذا مَنْ هو؟

فقال عَلْهُ موضعًا هذا الأمر: (وَهُوَ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ بُنِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ بُنِ هَاشِمِ) أما تسميته ﷺ بمحمد:

\* فقال طائفة من أهل العلم: لم يُسمّ قبله ﷺ في العرب أحد بهذا الاسم، وإنما كانت العرب تسمي أحمد، وتسمي حَمْد، وكُلُّ ذلك مشتقٌ من الحمد رغبة في أن يكون هذا الولد من ذوي الحمد، وممن يحمده الناس على خصاله.

\* وقال آخرون: بل العرب تَسَمَّت بمحمد، لكن قليل، إمّا اثنان أو
 ثلاثة.

وهذا الثاني صحيح، إن صح النقل عن أهل التاريخ بتسمية أولئك النفر بمحمد، ممن هم في عصره ﷺ، أو قبل ذلك بقليل (١).

محمدٌ معناه كثير الخصال التي يستحق عليها الحمد، فذو العرش محمودٌ وهذا محمد، ذو العرش هو الله على صفاتُه وأفعالُه وأسماؤه كلها يُحمد عليها، يُثنى عليه بها، وتسمية جد النبي عَلَيْهُ له بمحمد، على رجاء أن يكونَ مِنْ أهلِ خصال الخير، التي يكثرُ مِنْ أجلها حَمْدُ الناس له عليها (٢)، وهذا كان وصار ظاهرًا، فإنه عليه خصالُه كلها، وصفاته كلها يُحمد عليها؛ لأن خصاله عليه خيرٌ، حتى ما كان منه قبل البعثة وقبل النبوءة وقبل الرسالة، وقد كان كثير صفات الخير.

<sup>(</sup>۱) انظر: البداية والنهاية (۲/ ۲۰۹)، وفتح الباري (٦/ ٥٦٦)، والإصابة في تمييز الصحابة (٣/ ٣٢٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: شعب الإيمان (٢/ ١٤٢)، وزاد المعاد (١/ ٨٩)، وجلاء الأفهام (ص ١٨٨).

فإذًا التسمية بمحمد تسمية من قبيل التفاؤل، كانت العرب تعرف ذلك، وكانوا يسمون خالدًا تفاؤلًا بأن يكون من أهل المكث الطويل في الدنيا ومن أهل الأعمار الطويلة، وكانوا يسمون عاصيًا تفاؤلًا بأن يكون على أعدائهم من ذوي العصيان، وكانوا يسمون صخرًا ليكون شديدا كالصخر على أعدائهم . . . وهكذا، فكثيرٌ من العرب إذا سموا رأوا المعنى، وتسمية النبي على لوحظ فيها ذلك، على رجاء أن يكون على كثير الصفات التي يُحمد عليها، وكان ما أمّله جَدُّه في تسميته بمحمد، قد حصل، فأعظم ذلك أنه كان على رسولًا منزلًا من عند الله عند.

فهو: محمد بن عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم القرشي، وقريشٌ أفضلُ العرب وصفوتهم، فأفضل قبائل العرب قريش، وهذا كما جاء في الحديث: «إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَى كِنَانَةَ مِنْ وَلَدِ إِسْمَاعِيلَ، وَاصْطَفَى قُرَيْشًا مِنْ كِنَانَةَ» (١) وأفضل قريشٍ بنو هاشم، وأفضلُ بني هاشم محمدٌ عَيْلِيُّ، فكما جاء في الحديث الصحيح، قال بعد ذلك: «فَأَنَا خِيَارٌ مِنْ خِيَارٍ مِنْ خِيَارٍ» (٢).

قوله: (وَقُرَيْشٌ مِنَ الْعَرَبِ)، المراد بالعرب العربُ المستعربة؛ لأن

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٢٧٦) من حديث واثلة بن الأسقع ريج الله الله عن المامة على المامة المام

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم في المستدرك (٨٣/٤)، والطبراني في الكبير (١٢/ ٤٥٥)، والأوسط له (٦/ ١٩٩)، والبيهقي في شعب الإيمان (١٣٩/٢)، وابن قدامه المقدسي في إثبات صفة العلو (ص ٧٤) من حديث ابن عمر رفي الله العلو (ص ٧٤).

قال ابن عدي في الكامل في الضعفاء (٢/ ٢٤٨، ٦/ ١٩٩): (وهذا لا أعلم يرويه غير محمد بن ذكوان، ولمحمد بن ذكوان غير ما ذكرت من الحديث، وعامة ما يرويه إفرادات وغرائب، ومع ضعفه يكتب حديثه). وقال ابن أبي حاتم في علل الحديث (٢/ ٣٦٧): (قال أبي هذا حديث منكر)، وانظر: الضعفاء للعقيلي (٣٣٨/٤).

العرب قسمان عند أهل النسب(١):

الأول: عرب عاربة: وهؤلاء انقرضوا إلاّ قحطان في اليمن.

الثاني: وعرب مستعربة: وهم الذين لم يكونوا أصلًا من العرب، لكنهم دخلوا وصاروا عربًا بانفتاق لسانهم عن العربية، وبتكلمهم بالعربية، وأكثر قبائل العرب من هذا الجنس؛ العرب المستعربة وهم العرب، وقد جاء في الحديث الصحيح أن النبي عليه قال: «أوّلُ مَنْ فُتِقَ لِسَانُهُ بِالْعَرَبِيَةِ الْمُبَيّنَةِ إِسْمَاعِيلُ الله الله الله على الما أتى به أبوه إبراهيم، وأتى بأمه وجعلهما في مكة، ناسبَ العربَ فصار مُلْهَمًا مِنْ عند الله على انفتاق اللسان عن العربية الفصحى، وهذا كما جاء في الحديث على أن كثيرًا من أهل النسب ينازعون في هذا الأخير.

قال: (وَالْعَرِبُ مِنْ ذَرِيَّةِ إِسْمَاعِيلَ بْنِ إِبْرَاهِيمَ الْخَليلِ، عليْهِ وَعَلى نَبِينا أَفْضَلُ الصَّلاةِ وَالسَّلامِ) يعني أنّ قبائل العرب المعروفة قريش، وهذيل، بنو تميم، بنو دوس إلى آخره، أن هؤلاء جميعًا من ذرية إسماعيل بن إبراهيم عَلِيهُ، النسَّابون يصلون بالنسب تارات بأنساب القبائل إلى إسماعيل

<sup>(</sup>١) انظر: البداية والنهاية (١/ ١٢٠)، وفتح الباري (٦/ ٥٣٧).

<sup>(</sup>٢) رواه ابن كثير في البداية والنهاية (١/ ١٩٢)، قال الحافظ في الفتح (٤٠٣/٦): رواه الزبير بن بكار في النسب من حديث علي ظليم بإسناد حسن، وقال السيوطي في المزهر في علوم اللغة (١/ ٣١): رواه الشيرازي في كتاب الألقاب من حديث علي ظليم، مرفوعًا إلى النبي عليم .

وأخرج الحاكم في المستدرك (٢٠٢/٢)، وقال: (صحيح الإسناد ولم يخرجاه)، والبيهقي في شعب الإيمان (٢/ ٢٣٣) من حديث ابن عباس رام موقوفًا عليه، قال: ﴿أَوَّالُ مَنْ نَطَقَ بِالْعَرَبِيَّةِ وَوَضَعَ الْكِتَابُ عَلَى لَقْظِهِ...». الحديث.

ولكن المعروف عند العرب في عهد النبي عَلَيْهُ وقبله، أنهم يمكنهم وصل أنسابهم إلى عدنان، وأما بعد ذلك إلى إسماعيل فإنه لا يثبت ولا يمكن التصديق به (١).

العرب كثيرون، فالنبي ﷺ بُعث من العرب كما قال ﷺ: ﴿لَقَدُ جَاءَكُمْ رَسُولُكُ مِنْ اَنفُسِكُمْ ، أَي من جنسكم العربي، من قبائلكم: ﴿عَزِيزُ عَنَى اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ عَلَيْهِ مَا عَنِيتُمْ ﴾ [التوبة:١٢٨]، وقال ﷺ: ﴿لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فَيهِمْ رَسُولًا مِنْ أَنفُسِهُ ﴾ [آل عمران: ١٦٤]، ونحو ذلك من الآيات.

فإذًا النبي عَلَيْ ابنُ لعبد الله، وهو والده الأدنى، وابن لإسماعيل ابن إبراهيم، وهو والده الأعلى، وهذان وهما عبد الله وإسماعيل هما الذبيحان، فقد جاء في حديث ضعيف السند لكنه صحيح المعنى، أنه قال على «أنا ابنُ الذّبيحين» (٢) ، المراد بالذبيحين: عبد الله؛ لأنه أباه لما استقسم فنذر أن يذبح إن خرج له دوس فنذر أن يذبح ولده، ثم حصل له قصة ما هو معروف فصار ذبيحًا، فكاد أن يُذبح، وإسماعيل كذلك، فهو الذي جاء فيه قول الله على: ﴿ يَنُهُنَى النِّي أَرَىٰ فِي ٱلْمَنَامِ أَنِي أَدُبُكُ فَأَنظُرُ مَاذَا

<sup>(</sup>۱) قال ابن القيم ﷺ: "إلى هاهنا معلوم الصحة متفق عليه بين النسابين ولا خلاف فيه البتة، وما فوق عدنان مختلف فيه، ولا خلاف بينهم أن عدنان من ولد إسماعيل ﷺ وإسماعيل هو الذبيح». انظر: زاد المعاد (۱/ ۷۱).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تفسيره (٢٣/ ٨٥)، والحاكم في المستدرك (٢/ ٢٠٤)، وابن عساكر في تاريخ مدينة دمشق (٢٠١/٥٦) من حديث معاوية ﷺ.

وقال ابن كثير في تفسيره (٤/ ١٩): (وهذا حديث غريب جدًا)، وأشار السيوطي في الدر المنثور (٧/ ١٠٥) إلى ضعفه.

والحديث حسنه العجلوني كما في كشف الخفاء (١/ ٢٣٠).

تَرَكَ قَالَ يَكَأَبَتِ اَفْعَلَ مَا تُؤُمِّرُ ﴾ [الصافات: ١٠٢]، وهذا هو الصحيح، فإن الابن الذي استسلم لأبيه، صابرًا، محتسبًا، مطيعًا، لأبيه ومطيعًا لربه الله هو إسماعيل أبو العرب.

واليهود تزعم أن الذبيح هو إسحاق، وهذا باطل؛ لأن الله على قال في سورة الصافات: ﴿ فَبَشَرْنَكُ بِغُلَمٍ حَلِيمٍ ﴿ فَامَا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْى قَالَ يَبُنَى فِي سورة الصافات: ﴿ فَبَكُ فَانظُرْ مَاذَا تَرَكُ قَالَ يَتَأْبَتِ افْعَلَ مَا تُؤْمَرُ ﴾ إِنِي أَرَىٰ فِي الْمَنَامِ أَنِي أَذَبُكُ فَانظُرْ مَاذَا تَرَكُ قَالَ يَتَأْبَتِ افْعَلَ مَا تُؤْمَرُ ﴾ [الصافات:١٠١، ١٠١] فوصف هذا الابن بأنه حليم، وهذا الوصف بالحلم في القرآن الإسماعيل عَلِيهُ ، وأما إسحاق فإنه يوصف بأنه عليم؛ قال: ﴿ فَبَسَرَنَكُ بِعُلَمٍ حَلِيمٍ ﴿ هَذَا مَن صَفَة إسماعيل عَلِيهٌ ؛ ولهذا في هذه الآيات بعدها قال: ﴿ وَبَرَكُنَا عَلَيْهِ وَعَلَى السَّحَقَ وَمِن ذُرِّيَتِهِ مَا مُحْسِنُ وَظَالِمٌ لِنَفْسِهِ السَّعَاقُ بعد ذلك.

فالصحيح أن النبي عَلَيْهُ هو ابن الذبيح عبد الله والده الأدنى، وهو ابن الذبيح إسماعيل عبد الله والده الأعلى، وأما القول بأن الذبيح إسحاق عبيه، فإن هذا باطل (۱)، وإنما دسه اليهود في المسلمين، حتى كثر في كتب التفسير، كي يأخذوا هذا الفخر وهو أن إسحاق عبه هو الذي صبر، واحتسب واستسلم وابتلي بهذا البلاء العظيم.

<sup>(</sup>۱) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَنْشُ: «وأيضًا فإن فيها أنه قال لإبراهيم اذبح ابنك وحيدك، وفي ترجمة أخرى: بكرك، وإسماعيل هو الذي كان وحيده وبكره باتفاق المسلمين وأهل الكتاب، لكن أهل الكتاب حرفوا فزادوا إسحق، فتلقى ذلك عنهم من تلقاه، وشاع عند بعض المسلمين أنه إسحق، وأصله من تحريف أهل الكتاب». انظر: مجموع الفتاوى (٤/ ٣٣٦- ٣٣٦)، ومنهاج السنة النبوية (٥/ ٣٥٣).

قال هنا: (وَلَهُ مِنَ العُمْرِ: ثلاثُ وسِتُونَ سنةً) أي من مبدأ ميلاده إلى وفاته على عمره ثلاث وستون سنة، ولد على عام الفيل، وعاش أربعين سنة، ثم بعد ذلك نبئ وبعدها أرسل، ولما مضى عليه بعد ذلك عشر سنين عُرج به كما ذُكر، وبعد ذلك بثلاث سنين ترك مكة إلى المدينة مهاجرًا، فصار عُمُرُه حين الهجرة ثلاثًا وخمسين سنة، ومكث في المدينة عشرة أعوام وأشهرًا، وصار عمره ثلاثًا وستين سنة على فصل ذلك فقال: (مِنْهَا أَرْبَعُونَ قَبْلَ النبوّة تسبق الرسالة، (وَثَلاَثُ وَعِشْرُونَ نَبِيًّا رَسُولًا) قال بعض أهل العلم (٢): إنه عَلَيْهُ مكث ثلاث سنين نبيًا، ثم عشرون سنة نبيًا رسولًا؛ لأنه كما قال الشيخ هنا: (نبيًّ إِذ (اقْرَأُ) وَأُرْسِلَ بِ (الْمُدَّثِر).

### CHARCEHAR CHARC

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧٥١٦)، ومسلم (١٦٢) من حديث أنس ﴿ عُلِيُّهُ .

<sup>(</sup>٢) انظر: البداية والنهاية (٣/ ١٧)، وفتح الباري (٩/ ٤).



(نُبِّئَ بِ (اقْرَأْ) وأُرْسِلَ بِ (الْمُدَّثِّر)، وَبَلَدُهُ مَكَّةُ، وَبَعَثَهُ اللَّهُ بِالنِّذَارَةِ عَنِ الشِّرْكِ، وَيَدْعُو إِلَى التَّوْحِيدِ.

## الشرح:

قال: (منها أربعون قبل النّبوّق)، ثم قال: (نبئ)، وهذان لفظان مختلفان: الأول: (النبوة)، والثاني: (نُبئ)، نبئ من النبوءة بالهمز، ونُبِّيَ من النبوة، وفرق بين النبي والنبيء لغة، أما من حيث الشرع فالنبي والنبيء واحد، وهما قراءتان مشهورتان سبعيتان متواترتان بالقرآن كله، ﴿يَكَأَيُّما النّبِي لِمَ تَحْرِمُ مَا أَحَلَّ الله لَكُ ﴿ التحريم: ١]، القراءة الأخرى: ﴿ياأَيها النّبِيءُ لم تحرم ما أحل الله لك ﴿ التحريم: ١]، والنبيين، والقراءة الأخرى والنبيين ﴿يَكَأَيُّما النّبِي الله لله لله لله إلاحزاب: ١]، ﴿ياأَيها النّبِيءُ اتق الله ﴿ والله عاصم، وأشهر من يقرأ بالنبي عاصم، وأشهر من يقرأ بالنبيء نافع (١).

النبوة من الارتفاع، كأنه صار في نَبْوَة من المكان، أي في مرتفع منه، وسبب هذا الارتفاع الإنباء (٢)، والنبوءة من الإنباء أنبأه فصار نبيئًا (٣)، يعني منبيًا.

قال: (نُبِّئَ بِر (اقرأ) هذا من الإنباء، ولا يصلح أن يُقال: (نُبِّيَ بِإِقْرَأُ)؛

<sup>(</sup>۱) انظر: نقط المصحف لأبي عمرو الداني (ص١٣٥)، وإتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر للدمياطي (ص٨٢).

<sup>(</sup>۲) انظر: التعاريف للمناوي (ص۳۰۷)، والقاموس المحيط (۳/ ۳۷۲) مادة (نبا)، ولسان العرب (۱/ ۱۲۳).

<sup>(</sup>٣) انظر: القاموس المحيط (ص ٦٧)، ولسان العرب (١/ ١٦٢).

لأن (نبي) من الارتفاع، ليس من الإنباء والإخبار والإيحاء، نبي من الارتفاع، فيقال: نبوة، فإذا أردت الفعل تقول: نبئ، أنبئ؛ لأنه من الإنباء

فإذًا نقول: يا أيها النبي، السلام على النبي ورحمة الله وبركاته، السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته؛ لأنه صار مرتفعًا عن غيره من أهل الأرض بما أوحى الله على إليه، أو النبوءة وهي التي هنا قال: (نبئ) بمعنى أوحي إليه منبئًا به، (نُبِّئَ بِر(اقْرَأْ)، قبل ذلك قال: (وَثَلاَثُ وَعِشْرَوُنَ نَبِيًّا رَسُولًا)، يريد بعضًا منها نبيًا، وبعضا منها نبيًا رسولًا.

وقد سبق بيان الفرق بين النبي والرسول، وأن النبي هو من أوحي إليه بشرع ولم يؤمر بتبليغه، أو أمر بتبليغه لقوم موافقين (١)، ومعلوم أنه إذا قلنا لم يؤمر بتبليغه، أن هذا على سبيل الوجوب، لكن قد يبلغ ولا يكون التبليغ واجبًا عليه، فالنبي هو: من أوحي إليه بشرع، أي بدين، وأمر بتبليغه أو لم يؤمر بتبليغه. إذا قلنا لم يؤمر بتبليغه يعني وجوبًا، وقد يبلغ ذلك استحبابًا، فالنبي على أن يُرسل بالمدثر بلغ ما أوحى الله على إليه، بلغه خاصته كأبي بكر، وخديجة على ان يوحو ذلك.

وهذا التبليغ -على التعريف- ليس على سبيل الوجوب، بل هذا من جهة الاستحباب؛ لأن هذه فترة النبوة، فإذا كان تعريف النبي هو من أوحي إليه بشرع ولم يؤمر بتبليغه، أي وجوبًا، أو أمر بتبليغه لقوم موافقين فإنه يكون تبليغه فيما لو بلغ يكون على وجه الاستحباب، ليس على وجه المطالبة من الله على له بذلك، وقد يطالب فيؤمر بتبليغه، فإذا أمر بتبليغه لقوم يخالفونه، لقوم مشركين، فإنه يكون ذلك الأمر إرسالًا، ولهذا قال: (نُبِّئَ بِاقْرَأُ).

<sup>(</sup>۱) راجع (ص ۳۲).

قال على: ﴿ أَقُراْ بِاسْمِ رَبِّكِ ٱلَّذِى خَلَقَ ۞ ﴾ [العلق:١]؛ كما هو معروف في حديث عائشة على المشهور أنها قالت -وهذا في أول الصحيح (١) -: «أَوَّلُ ما بُدِئَ بِهِ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهُ مِنَ الْوَحْيِ الرُّؤْيَا الصَّالِحَةُ في النَّوْمِ، فَكَانَ لَا يَرَى ما بُدِئَ بِهِ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهُ مِنَ الْوَحْيِ الرُّؤْيَا الصَّالِحَةُ في النَّوْمِ، فَكَانَ لَا يَرَى مَا بُدِئَ بِهِ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنَ الْوَحْيِ الرُّؤْيَا الصَّالِحَةُ في النَّوْمِ، فَكَانَ لَا يَرَى رُؤْيَا إِلَّا جَاءَتْ مِثْلُ فَلَقِ الصَّبْحِ، ثُمَّ حُبِّبَ إِلَيْهِ الْخَلَاءُ، وَكَانَ يَخْلُو بِغَارِ حِرَاءٍ فَيَتَحَنَّثُ فِيهِ (وَهُوَ التَّعَبُّدُ) اللَّيَالِيَ ذَوَاتِ الْعَدَدِ»، وساقت خبر إتيانه بالوحي، ورجوعه إلى خديجة عَلَيْهَا، وما حصل في ذلك.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣)، ومسلم (١٦٠) من حديث عائشة ﴿ اللهُ الل

<sup>(</sup>٢) انظر: فتح الباري (١/ ٢٤).

<sup>(</sup>٣) ممن ذهب إلى ذلك: الطيبي، وأبو شامة؛ كما ذكر الحافظ. انظر المصدر السابق.

عَلَى موسى ﷺ - والناموس: ملك الوحي الذي كان يأتي موسى ﷺ - يَا لَيْتَنِي فِيهَا جَذَعًا -أَيْ فِي مَكَّةَ - لَيْتَنِي أَكُونُ حَيًّا إِذْ يُحْرِجُكَ قُوْمُكَ، قَالَ: لَمْ يَأْتِ أَحَدٌ بِمِثْلِ مَا جِئْتَ بِهِ إِلاَّ عُودِيَ. فَمَا لَبِثَ وَرَقَةُ أَنْ تُوفِّيَ وَفَتَرَ الوَحْيُ. أو كما جاء في حديث عائشة ﷺ المعروف الممخرج في الصحيحين، وهو في أوائل صحيح البخاري (١).

نُبِئَّ بِ(اقرأ) فمكث فيها مدة، وهذه المدة فتر فيها الوحي.

ثم بعد ذلك (أُرْسِلَ بِالْمُدَّثِّرِ)، أنزل الله على عليه: ﴿ يَتَأَيُّهَا الْمُدَّثِرُ ۞ قُرُ فَأَنَذِرَ ۞ ﴿ المدنر:١،٢١، فصار الواجبُ هنا الإنذار، والإنذار-كما سيأتي- يكون لقوم وقعوا في شيء يُنْذَرُون عنه، فصار هذا علامةً على الرسالة، ﴿ فَرَ فَأَنذِرُ ۞ ﴾ أنذر مَنْ ؟ الجواب: جاء ذلك مبينًا في الآية الأخرى حيث قال على: ﴿ وَأَنذِرُ عَشِيرَتَكَ اللَّقَرِيبَ ﴾ [الشعراء:٢١٤]، هذه كانت بداية الإرسال وبداية الإنذار عَلَيْ .

وأُرسِل بـ(الْمُدَّثرِّ) أي صار رسولًا بنزول أول سورة المدثر عليه.

(وَبَلَدُهُ مَكَة) هو من أهل مكة ﷺ فقد كان يقول في مكة: «وَاللَّهِ إِنَّكِ لَخَيْرُ أَرْضِ اللَّهِ، وَأَحَبُّ أَرْضِ اللَّهِ إِلَيَّ، وَاللَّهِ لَوْلَا أَنِّي أُخْرِجْتُ مِنْكِ مَا خَرَجْتُ» (٢) فبلده مكة، وكان ﷺ يحبها، وقال ﷺ: «إِنِّي لَأَعْرِفُ حَجَرًا

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه (ص١٩٢).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي (۳۹۲۵)، والنسائي في الكبري (۲/ ٤٧٩)، وابن ماجه (۳۱۰۸)،
 والإمام أحمد في المسند (٤/ ٣٠٥) من حديث عبد الله بن عدي بن الحمراء الزهري.
 قال أبو عيسى: (هذا حديث حسن غريب صحيح).

قال الحافظ في فتح الباري (٣/ ٦٧): (وهو حديث صحيح أخرجه أصحاب السنن). وأخرجه الترمذي (٣٩٢٦) وابن حبان (٩/ ٢٣)، والحاكم في المستدرك (١/ ٦٦١) =

بِمَكَّةَ كَانَ يُسَلِّمُ عَلَيَّ قَبْلَ أَنْ أَبْعَثَ إِنِّي لَأَعْرِفُهُ الْآنَ (١) كانت أحجار مكة تحبه ﷺ، وهذا الحجر بخصوصه أنطقه الله للسلام عليه ﷺ، قال: «إِنِّي لَأَعْرِفُ حَجَرًا بِمَكَّةَ كَانَ يُسَلِّمُ عَلَيَّ قَبْلَ أَنْ أَبْعَثَ »، أي بصريح السلام: السلام عليك يا رسول الله.

(وَبَلَدُهُ مَكَّةُ) وهذه البلد هي التي نبئ فيها، وهي التي أرسل فيها، وهي التي أرسل فيها، وهي التي بها عشيرته وقومه وأهله وقرابته، وبعثه الله على ينذر ويبشر ﴿يَأَيُّهَا اللهُ عَلَى يَنْذَرُ ويبشر ﴿يَأَيُّهَا اللهُ عَلَى يَنْذَرُ وَيبشر ﴿يَأَيُّهَا اللهُ عَلَى يَنْذَرُ وَيبشر ﴿يَأَيُّهَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

أوضح الشيخ هنا قال: (وَبَعَثَهُ اللهُ بِالنِّذَارَةِ عَنِ الشِّركِ، وَيَدْعُو إِلَى التَّوحيدِ)، ﴿ فَمُ فَأَنْذِرْ ۞ ﴾ ينذر عن أي شيء؟ ينذر عن الشرك، أي يخوّف، والإنذار: إعلامٌ فيه تخويف عَنْ شيءٍ يمكن تداركه، لكن وقت تداركه يطول بخلاف الإشعار؛ لأنه عندنا ثلاثة ألفاظ: إعلام، إنذار، إشعار:

الإعلام: مجرد إيصال العلم خبر.

الإنذار: إعلام فيه تخويف، مدة الاستدراك فيه طويلة.

الإشعار: إعلام فيه تخويف، لكن مدة استدراكه قليلة كما قال الشاعر (٢):

أنذرتَ عَمْرًا وَهُوَ فِي مَهَلٍ قَبْلَ الصَّبَاحِ فَقَدْ عَصَى عَمْرُو

<sup>=</sup> والطبراني في الكبير (١٠/٢٦٧)، والبيهقي في شعب الإيمان (٣/٣٤) من حديث ابن عباس رضي قال أبو عيسى: (هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه)، وقال الحاكم: (هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٢٧٧) من حديث جابر بن سمرة رضي الله: .

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير القرطبي (١/ ١٨٤).

فدل على أن الإنذار يكون بعده مدة يمكن الاستدراك بها فقوله: (ينذر عن الشرك) يخوف من النار، يخوف من عذاب الله، يخوف من سخط الله؛ كما قال عَن ﴿ فَإِن أَعْرَضُوا فَقُلُ أَنذَرْتُكُو صَعِقَةً مِّثُلَ صَعِقَةً عَادِ وَتُمُودَ ﴾ [نصلت: ١٣].

فإذًا الإنذار يكون عن الشرك، وعما يكون عقابًا لأهل الشرك من أنواع العقوبات في الدنيا بالهلاك والاستئصال، وفي الآخرة بالعذاب والنكال.

(وبعثهُ اللهُ بالنَّذَارَةِ عنِ الشِّركِ، ويدعُو إلى التَّوحيدِ)، الإنذار والنهي عن الشرك مقدم هنا، قدمه على الدعوة إلى التوحيد، وهذا التقديم هو المفهوم من كلمة التوحيد لا إله إلا الله، وهو المفهوم من قوله عَلى: ﴿ فَرُ فَأَنذِرُ ۞ وَرَبَّكَ فَكَبِرُ ۞ ، فقوله: ﴿ فَرُ فَأَنذِرُ ۞ ﴾ يعني: أنذر عن الشرك، ﴿ وَرَبَّكَ فَكَبِرُ ۞ ﴾ يعني: أنذر عن الشرك، ﴿ وَرَبَّكَ فَكَبِرُ ۞ ﴾ ؛ كما سيأتي معناه، أن معناه عظمه بالتوحيد، فإذًا قال: (بالنَّذَارَةِ عَنِ الشِّركِ، وَيَدْعُو إِلَى التَّوحِيدِ) هو معنى (لا إله إلا الله).

ذكر العلماء أن ثمَّ مناسبة هنا وهي أن الإنذار عن الشرك هذا فيه تخلية ، والدعوة إلى التوحيد تحلية ، ومن القواعد المقررة أن التَّخْلِيَة تسبق التَّحْلِيَة للهذا النهي عن الشرك والإنذار عن الشرك إخراج لكل ما يتعلق به القلب ؛ لأنه قال: لا يتعلق القلب بأي أحد من هذه الآلهة ، ثم إذا خلا القلب من التعلق بأحد ، أمره بأن يتعلق بالله على وحده دون غيره (١١) .

#### CAC CAR CARC

<sup>(</sup>١) قال أبو السعود في تفسيره (١/ ٢٥٠): «وتقديم الكفر بالطاغوت على الإيمان به تعالى لتوقفه عليه، فإن التخلية متقدمة على التحلية».

وانظر: فتح الباري (١٣/ ٥٤١).

وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلْمُذَّرِّرُ ۞ فَمْ فَأَنذِرُ ۞ وَرَبَّكَ فَكَبِرُ ۞ وَرَبَّكَ فَكَبِرُ ۞ وَلِيَابَكَ فَطَهِرُ ۞ وَلِرَبِكَ فَأَصْبِرَ ﴾ وَثِيَابَكَ فَطَهِرُ ۞ وَلِرَبِكَ فَأَصْبِرَ ﴾ [المدنر:١-٧].

وَمَعْنَى ﴿ فَرُ فَأَذِرَ ﴾ يُنْذِرُ عَنِ الشِّرْكِ وَيَدْعُو إِلَى التَّوْحِيدِ، ﴿ وَيَابَكَ فَطَقِرُ ﴾، أَيْ: طَهِّرْ ﴿ وَرَبَابَكَ فَطَقِرُ ﴾، أَيْ: طَهِّرْ أَعْمَالَكَ عَنِ الشِّرْكِ، ﴿ وَالرَّجْزَ فَاهْجُرُ ﴾ الرُّحْزُ: الْأَصْنَامُ، وَهَجْرُهَا تَرْكُهَا وَأَهْلِهَا. تَرْكُهَا وَأَهْلِهَا.

# الشرح:

قال: (وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْمُدَّتِرُ ﴾، المُدَّثِّرُ: هو المتغطي، المتدثر بأغطيته وأكسيته وملابسه أو نحو ذلك. قال: ﴿ فَرُ فَأَنذِرُ ﴾ هذا للوجوب.

قال الشيخ كَلَفُهِ: (وَمَعْنَى ﴿ فَرُ فَأَنَذِرَ ﴾ يُنْذِرُ عَنِ الشِّرْكِ وَيَدْعُو إِلَى التَّوْحِيدِ) -كما سبق - ﴿ وَرَبَّكَ فَكَبِرْ ﴾ عَظِّمْهُ بِالتَّوْحِيدِ) ، يعني: أن قوله ﷺ: ﴿ وَرَبَّكَ فَكَبِرْ ﴾ معناه: خُصَّ ربك بالتكبير؛ لأنه قدم المفعول وأصل الكلام: كبِّر ربك. فقدَّم المفعول على الاختصاص. ربك. فقدَّم المفعول على العامل فيه وهو الفعل، فدل على الاختصاص.

قال الشيخ: (مَعْنَى ﴿ وَرَبَّكَ فَكَبِرَ ﴾ أَيْ عَظِّمْهُ بِالتَّوْحِيدِ)، وهذه لاشك من الشيخ كَلَّلَةُ من العلم الغزير العظيم الذي يحتاج إلى إيضاح وبسط، ذلك أن التكبير جاء في القرآن وله خمسة موارد:

الأول: تكبير الله على يكون في ربوبيته، أي اعتقاد أنه أكبر من كل شيء

يُرى أو يُتوهم أو يُتصور أنه موجود، فهو أكبر من كل شيء في ربوبيته، في ملكه، في تصريفه لأمره، في خلقه، في رزقه، في إحيائه، في إماتته، إلى آخر معاني الربوبية، قال عن في ( وَكَبِرُهُ تَكْبِيلُ الإسراء: ١١١]، الله أكبر يشمل هذا المعنى، ويشمل غيره من معاني التكبير التي ستأتي.

الثاني: أن الله عن أكبر من كل شيء في استحقاقه الإلهية والعبادة وحده دون غيره، فإن العبادة صرفت لغير الله، وهو عن أكبر وأعظم وأجل من كل هذه الآلهة التي صرفت لها أنواع من العبادة، فالتكبير يرجع إلى الربوبية وهو الأول، وهذا التكبير يرجع إلى استحقاقه الإلهية.

الثالث: تكبير يرجع إلى الأسماء والصفات، أي أن الله على أكبر من كل فوي الأسماء، شيء في أسمائه وصفاته، فإنه في أسمائه أكبر من كل فوي الأسماء، فالأشياء لها أسماء، لكن أسماء الله على أكبر من ذلك، لما فيها من الحسن، والبهاء، والعظمة، والجلال، والجمال ونحو ذلك، وكذلك في الصفات، فصفاته عُلا، كما قال على: ﴿وَلَهُ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعْلَىٰ فِي السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ الله ولا الله على، وقال على: ﴿وَلِلّهِ الْمَثَلُ ٱلْأَعْلَىٰ ﴾ [النحل: ١٠] أي له الاسم الأعلى، وقال على، وقال على وقال على أوريم: ١٥]، ونحو ذلك، فهو على أكبر من كل وقال على أسمائه وصفاته.

الرابع: كذلك قوله: ﴿وَرَبَّكَ فَكَيِّز﴾، أي في قضائه وقدره الكوني، فالله على في قضائه وقدره له فيه الحكمة فالله على في قضائه وقدره الكوني أكبر، فقضاءه وقدره له فيه الحكمة البالغة، وأما ما يقضيه ويقدره العباد لأنفسهم، يقدر الأمر بنفسه، ويفعل الأمر لنفسه، فإن هذا يناسب نقص العبد، والله على في قضائه وقدره بما يحدثه في كونه فهو أكبر.

الخامس: تكبير الله عن في شرعه وأمره، وهو اعتقاد أن الله عن أكبر فيما أمر به ونهى، وفيما أنزله من هذا القرآن العظيم، أكبر وأعظم من كل ما يشرعه العباد، أو يحكم به العباد، أو يأمر العباد به وينهون عنه، ولهذا صارت هذه الكلمة (الله أكبر) من شعارات المسلمين العظيمة، يدخلون في الصلاة بها، ويرددونها في الصلاة، وهي من الأوامر الأولى التي جاءت للنبي على قال على له: ﴿وَرَبُّكَ فَكُمِّرُ ﴾ فكل هذه المعاني الخمسة تدخل في هذا.

إذا لاحظت هذه المعاني الخمسة ، فكل واحدة منها لها أدلة كثيرة من القرآن ، تدبّر وأنتَ تقرأ القرآن ، الآيات التي فيها ذكر تكبير الله تجد أنّ بعضها فيه ذكر الربوبية ، وبعض الآيات فيه ذكر الألوهية ، وبعضها فيه ذكر الأسماء والصفات ، وبعضها فيه ذكر قضاء الله الكوني – أفعال الله على وبعضها فيه شرع الله على إذا اجتمعت هذه الخمس رأيت أن هذا التفسير من أحسن وأعظم ما يكون .

فقوله: ﴿ وَرَبَّكَ فَكَبِرُ ﴾ عظمه بالتوحيد) على ما سبق بيانه من المعاني ؛ لأن معاني التكبير هي معاني التعظيم، وتلك المتعلقات هي التوحيد بأنواعه، فصار تفسير الشيخ هنا بقوله: ﴿ وَرَبَّكَ فَكَبِرْ ﴾ أي: عَظّمُهُ بِالتَّوجِيدِ وهو من التفاسير المنقولة عن السلف (١)، أنه صار هنا اختيارًا مناسبًا ملائمًا واضح الدلالة.

قال بعدها: (﴿ وَثِيَابَكَ فَطَهِرُ ﴾ أَيْ: طَهِّرْ أَعْمَالِكَ عَنِ الشِّرْكِ)، فسّر الثياب

 <sup>(</sup>۱) انظر: تفسير القرطبي (۱۹/۲۲)، وتفسير البغوي (۱/۳۱۶)، وفتح القدير للشوكاني
 (۵/ ۳۲٤).

بالعمل، الثوب أصله في اللغة (١): ما يثوب إلى صاحبه، أي ما يرجع إلى صاحبه، وسمي اللباس-سواء كان قميصًا أو إزارًا أو كان سراويل، أو نحو ذلك، أو كانت عمامة - يسمى ثوبًا؛ لأنه يرجع إلى صاحبه في التباسه به حال لبسه، هذا أصل الثوب؛ ولهذا يقال للعمل أيضًا: ثوبٌ، وتجمع على ثياب، باعتبار أنه يرجع إلى صاحبه؛ لهذا فسر قوله على هنا: (﴿وَثِيَابَكَ فَطَهِرَ ﴾ أَيْ: طَهِّرُ أَعْمَالُكُ) فسر الثياب بالأعمال؛ لأنها راجعة إلى صاحبه باعتبار أصلها اللغوي، أو يقال: إن العمل مشبه بالثوب لملازمته لصاحبه، فالثوب يلازم لابسه، والعمل كذلك يلازم عامله، كما قال على: ﴿وَكُلُّ فِلْكُنِ أَنْ فِلْ عَمْلُ مَنْ العمل من خير أو شر، أَلزم به، صار ملازما له كملازمة ثوبه له.

وهنا اختار الشيخ كَلَهُ أحد التفسيرين المنقولين عن السلف (٢)، وهو أن معنى: ﴿ وَثِيَابَكَ فَطَهِرُ ﴾ أي: (طَهِرْ أَعْمَالكَ عَنِ الشَّرْكِ)، وفُسِّرت بِنظهّر ثيابك من النجاسات، ﴿ وَثِيَابَكَ فَطَهِرُ ﴾ ، هذا التفسير الأعم أنسب هنا ؛ لأنه يناسب ما قبله وما بعده ، فإن ما قبله فيه الإنذار وتعظيم الله بالتوحيد، وما بعده فيه ترك للرُّجْزِ وهجر للأصنام والبراءة منها ، بقي قوله : ﴿ وَثِيَابَكَ فَطَهِرُ ﴾ ، فاتساق الكلام وكونه جميعًا جاء بمعنى مترابط يقضي بأن يختار تفسير الثياب بالأعمال ؛ لأن ما قبله ﴿ فَرُ فَأَذِرُ ﴾ لينذر عن الشرك ويدعو إلى التوحيد ، ﴿ وَثِيَابَكَ فَطَهِرُ ﴾ ، ثم قال : ﴿ وَالرُّجْزَ فَالْمَرْ ﴾ ، أي وعظمه بالتوحيد ، ﴿ وَثِيَابَكَ فَطَهِرُ ﴾ ، ثم قال : ﴿ وَالرُّجْزَ فَالْمَرْ ﴾ ، التي هي الأصنام والأوثان ، اتركها وتبرأ منها ، الجميعُ الجميعُ

انظر: لسان العرب (١/ ٢٤٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير ابن جرير الطبري (٢٩/ ١٤٤–١٤٦)، وتفسير ابن كثير (٤٤١/٤).

في البراءة من الشرك، والبعد عن الشرك، والنهي عنه، والدعوة والالتزام بالتوحيد.

بقي قوله: ﴿ وَثِيَابَكَ فَطَهِّرُ ۞ ﴾ لها تفسيران:

\* تفسير للثياب بالثياب المعروفة ثياب تطهرها من النجاسة.

\* وتفسير للثياب بالأعمال، أي طهر أعمالك من الشرك.

فصار الأنسب للثياب أن يفسر: ﴿وَثِيَابَكَ فَطَهِرَ ۞ ، أي: طهر أعمالك من الشرك، وهذا مما يعتني به المحققون من المفسرين، أنهم يختارون في التفسير التفسير الذي يناسب السياق، يناسب ما بعده وما قبله، واللغة لها محامل كثيرة، ولهذا اختلف السلف في تفسيراتهم.

قال: (﴿وَالرَّحْرُ فَاهْجُرُ ۞﴾ الرُّجْزُ: الْأَصْنَامُ، وَهَجْرُهَا تَرْكُهَا وَأَهْلَهَا، والبراءة من وَالبَرَاءَةُ مِنْهَا وَأَهْلِهَا)، يعني: ترك الأصنام، وترك أهلها، والبراءة من الأصنام، والبراءة من أهلها، قال: ﴿وَالرُّحْرُ فَاهْجُرُ ۞﴾ الرّجز (١): اسم عام لما يُعبد من دون الله، قد يكون صنمًا، وقد يكون وثنًا، قال هنا: (الرُّجْزُ: الْأَصْنَامُ) يعني قوله: ﴿وَالرُّحْرُ فَاهْجُرُ ۞﴾ أي الأصنام اثرك، ويلزم من ذلك أن يترك أهلها ويتبرأ منها ومن أهلها، (الرُّجْزُ: الْأَصْنَامُ) الأصنام: جمع صنم، والصنمُ اسم لما عُبِد من دون الله، مما كان على هيئة صورة، عند كثير من العلماء (٢)، أي الصنم يكون مصورًا على هيئة صورة، صورة كوكب، أو صورة جني، أو صورة شجرة، أو صورة آدمي،

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن جرير الطبري (١٤٨/٢٩)، وتفسير ابن كثير (٤٤٢/٤).

 <sup>(</sup>۲) انظر: النهاية في غريب الحديث (٥/ ١٥٠)، وتفسير الطبري (٧/ ٢٤٤، ١٣/ ٢٢٨)،
 وفتح الباري (٤/ ٤٣٤).

أو صورة نبي، أو صورة صالح، أو طالح، أو صورة حيوان، أن يكون على هيئة صورة مما هو على الأرض-مما يعبد من دون الله صار صنمًا، فإن كان ما يُعْبَد من دون الله ليس على هيئة صورة صار اسمه الوثن.

لهذا قال ﷺ: «اللَّهُمَّ لاَ تَجْعَلْ قَبْرِي وَتَنَا يُعْبَدُ» (١)، لا يصلح صنمًا يُعبد؛ لأن القبر لا يكون على هيئة مصورة، قال: «وَثَنَا يُعْبَدُ» الوثن: اسم لما يُعبد من دون الله إذا لم يكن مصورًا على هيئة صورة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الحميدي في مسنده (۲/ ٤٤٥)، والإمام أحمد في المسند (۲/ ٢٤٦)، وأبو يعلى في مسنده (۳۳/۱۲)، وأبو نعيم في الحلية (۷/ ۳۱۷) من حديث أبي هريرة والمحلية وأخرجه ابن أبي شيبة في المصنف (۲/ ۱۵۰، ۳/ ۳۰)، وعبد الرزاق في مصنفه (۲/ ۲۰۱، ۳/ ۲۰) عن زيد بن أسلم مرسلًا.

وأخرجه الإمام مالك في الموطأ (٤١٤) عن زيد بن أسلم عن عطاء بن يسار مرسلًا أيضًا.

ما له صورة مما عُبد من دون الله وما ليس له صورة، وأما الصنم فهو في الغالب ما كان على هيئة صورة.

قال: (الرُّجْزُ: الْأَصْنَامُ) ومعلوم أنه إذا نهاهم عن عبادة الأصنام، فإنه بذلك ينهاهم عن عبادة الأوثان؛ لأنّ العلة فيهما واحدة، وهي عبادة غير الله على وهجرها تركها وأهلها، والبراءة منها وأهلها.

أَخَذَ عَلَى هَذَا عَشْرَ سِنينَ يَدْعُو إِلَى التَّوْحِيدِ، وَبَعْدَ الْعَشْرِ عُرِجَ بِهِ إِلَى السَّمَاءِ.

## الـشــرح:

قال: (أَخَذَ عَلَى هَذَا عَشْرَ سِنينَ يَدْعُو إِلَى التَّوْحِيدِ) يعني بذلك أنه مكث على عشر سنين يدعو قومه، ويدعو عشيرته الأقربين وجوبًا لقوله على التوحيد قبل وأَنذِر عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ عَلَى الشعراء:٢١٤]، فأخذ يدعو إلى التوحيد قبل أن تنزل الفرائض، لم تنزل فريضة الصلاة على هذا النحو، ولا فريضة الزكاة ولا سائر التشريعات على هذا النحو، لم تحرم الخمر، ولم يحرم الزنا، ولم يحرم الربا في تلك المدة. وهذا معنى قوله: (أَخَذَ عَلَى هَذَا)، الزنا، ولم يحرم الدعوة إلى التوحيد والنهي عن الشرك، (أَخَذَ عَلَى هَذَا) على الإنذار عن الشرك، والدعوة إلى التوحيد والنهي عن الشرك، (أَخَذ عَشر سنين يدعو إلى التوحيد، أخذ عشر سنين يدعو إلى التوحيد، ما كان يدعو فيها إلى الأعمال، لا إلى صلاة ولا إلى زكاة مع أنه التوحيد، ما كان يدعو فيها إلى الأعمال، لا إلى صلاة ولا إلى زكاة مع أنه كان له صلاة في ذلك.

قال كثير من أهل العلم: كانت الصلاة المفروضة في العشر سنين تلك صلاتين في اليوم والليلة:

أحدها: في إقبال النهار.

والأخرى: في إقبال الليل، أي: أحدها: الفجر، والثاني: المغرب، وحملوا عليه قوله و الله الليل، أي: أحدها: الفجر، والثاني: المغرب، وحملوا عليه قوله و الله الله و الله

الصلوات الخمس فلم تُفرض إلا بعد ذلك(١).

قال: (وبعدَ العشْرِ عُرِجَ بِهِ إِلَى السَّمَاءِ) المعراج معناه الصعود، (عُرِجَ بِهِ إِلَى السَّمَاءِ) يعني صُعد به إلى السماء، ومن أسماء السّلم والمِرقاة التي يُرتقى عليها المعراج، فمعنى المعراج السلم الذي يُصعد عليه (٢)، (عُرِجَ بِهِ) أي صُعد به، والتسمية بليلة المعراج وهي الليلة التي صُعد بالنبي عَلَيْهِ فيها على المعراج أي على السلم، تسمية الليلة بوسيلة الصعود وهو المعراج، فهو عَلَيْ أسري به تلك الليلة من مكة إلى بيت المقدس، وبعد الك (عُرِجَ بِهِ)، الدابة رُبطت عند بيت المقدس، ثم أخذه جبريل وعرج به بالمعراج - بالسلم الخاص الذي يصعد عليه - إلى السماء.

قوله: (إلَى السَّمَاء) المقصود به جنس السماء أي السموات حتى ارتفع في مستوى يسمع فيه صريف الأقلام على متى إنه قَرُب من ربه عن ، وكلمه ربه عن بدون واسطة ، ورأى على تلك الليلة نور الله عن ، ورأى الحجاب الذي احتجب الله عن خلقه فلا يرونه كما جاء في الحديث الصحيح أنّ النبي على سُئل هل رأيت ربك؟ أي ليلة المعراج فقال: «رَأَيْتُ نُورًا» ، وفي رواية أخرى قال: «نُورٌ أنّى أَرَاهُ» (٣) ، يعني: ثم نور فكيف أراه؟ وهذا من الفضل العظيم له على إنه ارتفع من الأرض إلى ما بعد السماء السابعة ، ورأى النار ، في ليلة ، ورجع ، والسماء الواحدة لا يقطعها ورأى النار ، في ليلة ، ورجع ، والسماء الواحدة لا يقطعها

انظر: تفسیر ابن کثیر (۲۳۰/۶).

<sup>(</sup>۲) انظر: النهاية في غريب الحديث (٣/ ٢٠٣)، ولسان العرب (٢/ ٣٢٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (١٧٨) من حديث أبي ذر رَبِيجُهُ.

القاطع إلا بمسيرة خمسمائة سنة ، وما بين السماء والسماء لا يقطعها القاطع إلا بمسيرة خمسمائة سنة ، وهكذا حتى تصل إلى السماء السابعة ، ثم بعد ذلك الماء ، وبعد ذلك الكرسي إلى آخره ، فلاشك أن المعراج له على مما يدل على عظم قدره عند ربه عن الهذا قال ألى في الإسراء وهو من العجب بمكان: ﴿ سُبُحَنَ اللَّذِي َ أَسُرَىٰ بِعَبْدِهِ لَيُلا مِن المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى ثم رجع ، هذا من مكة إلى بيت المقدس محل عجب عند العرب ، ولا شك أنه محل عجب ، باعتبار ما كان عندهم من المركوبات ، المقدس ، ثم يرجع الى ما بعد السماء السابعة ، ثم يرجع إلى بيت المقدس ، ثم يرجع من بيت المقدس إلى مكة ، وفراشه لم يبرد بعد ، هذا المقدس الى مكة ، وفراشه لم يبرد بعد ، هذا المقدس أنه مما أكرم الله عن بيه عليه .

#### CAN COAN COAN

<sup>(</sup>١) كما جاء في الأثر عن ابن مسعود رضي موقوفًا عليه.

أخرجه أبو سعيد الدارمي في الرد على الجهمية (ص٥٥)، ونقض الإمام عثمان بن سعيد (١/ ٤٧١)، وابن خزيمة في كتاب التوحيد (٢/ ٨٨٥)، والطبراني في الكبير (٩/ ٢٠٢)، وأبو الشيخ في العظمة (٢/ ٥٦٥، ٨٨٨)، وابن بطة في الإبانة (٣/ ١٧١).

وفيه: «مَا بَيْنَ السَّمَاءِ الدُّنْيَا وَالَّتِي تَلِيهَا مَسِيرَةُ خَمْسِ مِائَةِ عَامٍ، وَمَا بَيْنَ كُلِّ سَمَاءٍ مَسِيرَةُ خَمْسِ مِائَةِ عَامٍ، وَمَا بَيْنَ السَّمَاءِ السَّابِعَةِ وَالْكُرْسِيِّ مَسِيرَةُ خَمْسِ مِائَةِ عَامٍ، وَمَا بَيْنَ الْكُرْسِيِّ مَسِيرَةُ خَمْسِ مِائَةِ عَامٍ، وَالْعُرْشُ عَلَى الْمَاءِ، وَاللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ عَلَى الْعُرْشِ يَعْلَمُ مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ».

وَفُرِضَتْ عَلَيْهِ الصَّلَوَاتُ الْخَمْسُ، وَصَلَّى فِي مكَّةَ ثَلاَثَ سِنِينَ، وَبَعْدَهَا أُمِرَ بِالْهِجْرَةِ إِلَى الْمَدِينَةِ.

## الشرح:

قال: (وَفُرِضَتْ عَلَيْهِ الصَّلَوَاتُ الْخَمْسُ) على هذا النحو، بعد أن فرضت عليه خمس صلوات وأصبح صباحه في مكة، نزل عليه جبريل يعلمه أوقات الصلوات وأنواعها(١).

قال: (وَصَلَّى فِي مَكَّةَ ثَلاَثَ سِنِينَ، وَبَعْدَهَا أُمِرَ بِالْهِجْرَةِ إِلَى الْمَدِينَةِ)، فصلى السنة العاشرة، والحادية عشر، والثانية عشر، من البعثة، ثم بعد ذلك أمر بالهجرة إلى المدينة.

صلى في مكة على الله النحو الذي نصليه، قد حُدِّدت صفاتها، الصلوات الخمس على هذا النحو الذي نصليه، قد حُدِّدت صفاتها، وأركانها، وواجباتها، وحُدِّدت أوقات الصلوات كليًا، جاء جبريل الله إلى النبي على وبين له أوقات الصلوات، وبعد ثلاث سنين من فرض الصلاة هاجر النبي على إلى المدينة، بعد أن أمر بذلك وبعد هجرته على إلى المدينة ابتدأ التاريخ الهجري كما هو معروف.

#### CAN DAN DAN

<sup>(</sup>۱) كما جاء في الحديث الذي أخرجه البخاري (٥٢١)، ومسلم (٦١٠) من حديث ابن مسعود ﷺ.

والهِجْرةُ: الاِنْتِقَالُ مِنْ بَلَدِ الشِّرْكِ إِلَى بِلَدِ الإِسْلامِ، وَالهِجْرةُ فَرِيضَةٌ عَلَى هَذِه الْأُمَّةِ مِنْ بَلدِ الشِّرْكِ إِلَى بَلَدِ الْإِسْلامِ، وَهيَ بَاقِيَةٌ إِلَى أَنْ تَقُومَ السَّاعَةُ.

وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى ﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّنَهُمُ الْمَلَيْكَةُ ظَالِمِىٓ أَنفُسِمِمْ قَالُواْ فِيمَ كُنتُمْ قَالُواْ كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي الْأَرْضُ قَالُواْ أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ اللهِ وَاسِعَةً فَنُهَاجِرُواْ فِيهَا فَأُولَيْهِكَ مَأْوَنَهُمْ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مَصِيرًا ﴿ إِلَّا الْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَآء وَالْوِلْدَانِ لَا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلَا يَهْتَدُونَ سَبِيلًا ﴿ إِلَّا الْمُسْتَضْعَفِينَ عَسَى اللهُ أَن يَعْفُو عَنْهُمْ وَكَانَ اللهُ عَفُولًا فَفُورًا ﴿ إِنَّ النساء: ٩٧ - ٩٩].

وَقَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ يَعِبَادِى ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ إِنَّ أَرْضِى وَسِعَةٌ فَإِيَّنَى فَاعَبُدُونِ ﴾ [المنكبوت:٥٦].

قَالَ البَغَوِيُّ كَلَهُ: سَبَبُ نُزولِ هَذِهِ الآيَةِ فِي المُسْلِمَينَ الَّذِينَ بِمَكَّةَ لَمْ يُهَاجِرُوا، نَادَاهُمْ اللَّهُ بِاسْمِ الْإِيمَانِ (١).

وَالدَّلِيلُ عَلَى الْهِجْرَةِ مِنْ السُّنَّةِ قَوْلُهُ ﷺ: «لا تَنْقَطِعُ الْهِجْرَةُ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِبِهَا» (٢) تَنْقَطِعَ التَّوْبَةُ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِبِهَا» (٢)

### السرح:

هنا المؤلف تَثْلَثُهُ فسّر الهجرة فقال: (والهِجْرةُ: الاِنْتِقَالُ مِنْ بَلَدِ الشِّركِ إِللَّهِ الشِّركِ إِللَّ الإِسْلامِ)، هذا تعريفها الاصطلاحي.

انظر: تفسير البغوي (٣/ ٤٧٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٢٤٧٩)، والنسائي في الكبرى (٢١٦/٥)، والإمام أحمد في المسند (٩٩/٤)، من حديث معاوية ﷺ.

والهجرة في اللغة: الترك<sup>(۱)</sup>، وفي الشرع: ترك ما لا يحبه الله ويرضاه إلى ما يحبه ويرضاه، ويدخل في هذا المعنى الشرعي هجر الشرك، يدخل فيه ترك محبة غير الله ورسوله، ويدخل فيه ترك بلد الكفر؛ لأنّ المُقام فيها لا يرضاه الله على ولا يحبه.

أما في الاصطلاح فقال: (والهِجْرةُ: الاِنْتِقَالُ مِنْ بَلَدِ الشِّركِ إِلَى بِلَدِ السِّلامِ)؛ الانتقال أي ترك بلد الشرك والذهاب إلى بلد الإسلام، وسبب الهجرة أو سبب مشروعية الهجرة: أن المؤمن يجبُ عليه أن يُظهرُ دينَه، معتزًا بذلك، مبينًا للناس، مخبرًا أنّه يشهد شهادة الحق؛ لأن الشهادة لله بالتوحيد ولنبيه بالرسالة فيها إخبار غيره، وهذا الإخبار يكون بالقول والعمل، وإظهار الدين به يكون إخبار غيره عن مضمون الشهادة ومعنى الشهادة، فلهذا كانت الهجرة من بلد الشرك إلى بلد الإسلام واجبة إذا لم يستطع المسلم إظهار دينه؛ لأن إظهار الدين واجب في الأرض، وواجب على المسلم أن يظهر دينه، وأن لا يستخفي بدينه، فإذا كان إظهارُه لدينه غير ممكن في دارٍ وجب عليه أن يتركها ويهاجر.

قال: (الإنْتِقَالُ مِنْ بَلَدِ الشِّرْكِ إِلَى بِلَدِ الإِسْلامِ) بلد الشرك هي: كُلِّ بلد يظهر فيها الشركُ ويكون غالبًا؛ إذا ظهر الشرك في بلدِ وصار غالبًا كثيرًا، أكثر من غيره، فهي تسمى بلدَ شركِ، سواء كان هذا الشرك في الربوبية، أو كان في مقتضيات الإلهية من الطاعة والتحكيم ونحوها. فبلد الشرك هي البلد التي يظهر فيه الشرك ويكون غالبًا.

<sup>(</sup>۱) انظر: النهاية في غريب الحديث (٥/ ٢٤٣)، ولسان العرب (٥/ ٢٥٢)، والقاموس المحيط (ص ٦٣٧).

هذا معنى ما قرره سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم كَلَنْهُ حينما سُئل عن دار الكفر ما هي؟ قال: دار الكفر هي الدار التي يظهر فيها الكفر، ويكون غالبًا (١).

إذًا إذا ظهر الشركُ في بلدةٍ وصار ظهوره غالبًا، معنى ذلك أنْ يكون منتشرًا ظاهرًا بينًا غالبًا للخير، فإن هذه الدار تسمى بلد شرك، هذا باعتبار ما وقع وهو الشرك، أما باعتبار أهل الدار فهذه مسألة فيها خلاف بين أهل العلم: وهي أن يُنظر في تسمية الدار بدار إسلام ودار شرك بالنظر إلى أهلها.

وقد سئل شيخ الإسلام كَلَّهُ عن بلد تظهر فيها أحكام الكفر، وتظهر فيها أحكام الإسلام، فقال: هذه الدار لا يحكم عليها بأنها دار كفر، ولا أنها دار إسلام، بل يعامل المسلم فيها بحسبه، ويعامل فيها الكافر بحسبه (٢).

وقال بعض العلماء: الدار إذا ظهر فيها الأذان وسُمع وقت من أوقات الصلوات فإنها دار إسلام؛ لأن النبي عَلَيْ كان إذا أراد أن يغزو قومًا صَبَّحَهم (٣)، وقال لمن معه: «انتظروا» فإنْ سَمِعَ أذانًا كفّ، وإن لم يسمع أذانًا قاتل، وهذا فيه نظر؛ لأن الحديث على أصله، وهو أن العرب حينما يُعلون الأذان، معنى ذلك أنهم يقرون ويشهدون شهادة الحق؛ لأنهم

<sup>(</sup>١) انظر: فتاوى ورسائل سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم كَلْلهُ، (٦/ ١٨٨، رقم ١٤٥١).

<sup>(</sup>۲) انظر: مجموع الفتاوي (۲۸/ ۲٤۰، ۲٤۱).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٦١٠)، ومسلم (٣٨٢) من حديث أنس ﷺ، ولفظه: «أَنَّ النَّبِيَ ﷺ كَانَ إِذَا غَزَا بِنَا قَوْمًا، لَمْ يَكُنْ يَغْزُو بِنَا حَتَّى يُصْبِحَ وَيَنْظُرَ، فَإِنْ سَمِعَ أَذَانًا كَفَّ عَنْهُمْ، وَإِنْ لَمْ يَسْمَعْ أَذَانًا أَغَارَ عَلَيْهِمْ».

يعلمون معنى ذلك، وهم يؤدون حقوق التوحيد التي اشتمل عليها الأذان، فإذا شهدوا أن (لا إله إلا الله) ورفعوا الأذان بالصلاة، معنى ذلك أنهم انسلخوا من الشرك وتبرؤوا منه، وأقاموا الصلاة، وقد قال على: ﴿فَإِن تَابُوا وَأَنَّكُمُ فِي الدِّينِ ﴾ [التوبة: ١١]، فقوله: ﴿فَإِن تَابُوا الصّكلَوةَ وَءَاتُوا الصّكلَوةَ وَءَاتُوا الرّبَيْ ﴾ [التوبة: ١١]، فقوله: ﴿فَإِن تَابُوا مِن الشرك ﴿وَأَفَكَامُوا الصّكلَوةَ وَءَاتُوا الزّكوةَ فَإِخُونَكُمُ فِي الدِّينِ ﴾ ذلك لأن العرب كانوا يعلمون معنى التوحيد، فإذا دخلوا في الإسلام وشهدوا أن لا إله إلا الله وأنّ محمدًا رسول الله، ذل ذلك أنهم يعملون بمقتضى ذلك، أما في هذه الأزمنة المتأخرة فإنّ كثيرين من المسلمين، يقولون: ذلك، أما في هذه الأزمنة المتأخرة فإنّ كثيرين من المسلمين، يقولون: لا إله إلا الله، محمدرسول الله، ولا يعلمون معناها، ولا يعملون بمقتضاها بل تجد الشرك فاشيًا فيهم.

ولهذا نقول: إنّ هذا القيد أو هذا التعريف وهو أنّ دارَ الإسلام هي الدار التي يظهر فيها الأذان بالصلوات في هذه الأزمنة المتأخرة لا يصح أن يكون قيدًا، والدليل على هذا أصله وهو أن العرب كانوا ينسلخون من الشرك، ويتبرؤون منه ومن أهله، ويقبلون على التوحيد، ويعملون بمقتضى الشهادتين، بخلاف أهل هذه الأزمان المتأخرة.

والأظهر هو الأول في تسمية الدار، ولا يلزم من كون دارٍ ما دار شرك أو دار إسلام، أن يكون هذا حكمًا على الأفراد الذين في داخل الدار، بل قلنا: إنّ الحكم عليها بأنها دار كفر، أو دار شرك هذا في الأغلب بظهور الشرك والكفر، ومن فيها يعامل كُلُّ بحسبه، خاصة في هذا الزمن؛ لأن ظهورَ الكفر، وظهور الشرك بكثير من الديار ليس من واقع اختيار أهل تلك الديار، بل ربما كان عن طريق تسلط، إما الطرق الصوفية مثلًا، أو عن تسلط الحكومات، أو نحو ذلك، كما هو مشاهد معروف؛ لهذا نقول: إن

اسمَ الدار على نحو ما سبق وأما أهلها فيختلف الحال.

قال: (والْهِجْرَةُ: الاِنْتِقَالُ مِنْ بَلَدِ الشِّرْكِ إِلَى بَلَدِ الإِسْلامِ)(١) الهجرة من حيثُ مكانُها تنقسم إلى: هجرة عامة وإلى هجرة خاصة.

الهجرة العامة: هي التي عرّفها الشيخ هنا وهي: ترك بلد الشرك إلى بلد الإسلام، أي: الانتقال من بلد الشرك إلى بلد الإسلام، إلى أن تطلع الشمس من مغربها، أيَّ بلد ظهر فيها الشرك، وظهر فيها أحكام الشرك، وكان ذلك غالبًا، فإنّ الهجرة منها تسمى هجرة، وهذه الهجرة عامة، من حيث المكان يمكن أن تكون متعلقةً بأي بلد.

أما الهجرة الخاصة: فهي الهجرة من مكة إلى المدينة، ومكة لما تركها النبي على النبي على المدينة ومكة لما تركها النبي على النبي على المدينة وهي دار شرك، وذهب إلى المدينة ولأنه فشا فيها الإسلام، فصار كُلُّ بيت من بيوتِ المدينة دَخَل فيه الإسلام، فصارت دارَ إسلام، فانتقل من بلد الشرك إلى بلد الإسلام، هاجر هجرة خاصة، وهذه الهجرة الخاصة هي التي جاء فيها قوله على الله هجرة بَعْدَ الْفَتْحِ وَلَكِنْ جِهَادُ وَنِيَّةٌ (٢) كما ثبت في الصحيح، فقوله: ﴿ لَا هِجْرَةَ بَعْدَ الْفَتْحِ »، أي لا هجرة من مكة إلى المدينة.

أما الهجرة العامة -الانتقال من بلد الشرك إلى بلد الإسلام- فهي باقية إلى طلوع الشمس من مغربها إلى قيام الساعة، إذا وجد بلد شرك، ووجد بلد إسلام، وجبتُ الهجرة، هذا من حيث المكان.

<sup>(</sup>١) انظر: جامع العلوم والحكم (ص ١٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٠٧٧)، ومسلم (١٣٥٣) من حديث ابن عباس ﷺ .

ومن حيث الحكم، فإنّ الهجرة تارة تكون واجبة، وتارة تكون مستحبة (١).

القسم الثاني: الهجرة المستحبة: وتكون الهجرة من بلد الشرك إلى بلد الإسلام مستحبة، إذا كان المؤمن في دار الشرك يستطيع أن يظهر دينه؛ وذلك لأن الأصل الأول من الهجرة أن يتمكن المؤمن من إظهار دينه، وأن

<sup>(</sup>۱) قال الحافظ ابن حجر عَلَمْهُ في الفتح (٦/ ١٩٠): «فلا تجب الهجرة من بلد قد فتحه المسلمون، أما قبل فتح البلد فمن به من المسلمين أحد ثلاثة:

الأول: قادر على الهجرة منها لا يمكنه إظهار دينه ولا أداء واجباته فالهجرة منه واجبة. الثاني: قادر لكنه يمكنه إظهار دينه وأداء واجباته فمستحبة لتكثير المسلمين بها ومعونتهم وجهاد الكفار والأمن من غدرهم والراحة من رؤية المنكر بينهم.

الثالث: عاجز يعذر من أسر أو مرض أو غيره فتجوز له الإقامة فإن حمل على نفسه و تكلف الخروج منها أجر». وانظر: المغنى (٩/ ٢٣٦-٢٣٧).

يعبد الله على عزة، وقد قال الله عن : ﴿ يَعِبَادِىَ اللَّهِ عَلَى أَمَنُواْ إِنَّ أَرْضِى وَسِعَةٌ فَإِيَّنَى فَأُعْبُدُونِ ﴿ فَهِ العنكبوت: ٥٦]، نزلت فيمن ترك الهجرة، وناداهم باسم الإيمان.

ما سبق بيانه يتعلق بالهجرة من دار الكفر والشرك إلى دار الإسلام، وهناك هجرة أخرى من دار يكثر فيها المعاصي والبدع إلى دار ليس فيها معاصي وبدع أو تقل فيها المعاصي والبدع، وهذه ذكر فقهاء الحنابلة حرحمهم الله—(١) أنها مستحبة، وأن البلدَ إذا كثر فيها الكبائر والمعاصي، فإنه يستحب له أن يتركها إلى دار يقل فيها ذلك أوليس فيها شيء من ذلك؛ لأن بقاءه على تلك الحال مع أولئك، يكون مع المتوعدين بنوع من العذاب الذي يحيط بأهل القرى الذين ظلموا.

وقد هاجر جمع من أهل العلم من بغداد لما علا فيها صوت المعتزلة وصوت أهل البدع، وكثرت فيها المعاصي والزنا وشرب الخمر، وتركوها إلى بلد أخرى، وبعض أهل العلم بقي لكي يكون قائمًا بحق الله بالدعوة وببيان العلم وبالإنكار وبنحو ذلك، أيضًا كثير من العلماء تركوا مصر لما تولت عليها الدولة العبيدية، وخرجوا إلى غيرها، وهذا قد يحمل على أنها من الهجرة المستحبة، أو من الهجرة الواجبة، بحسب الحال في ذلك الزمن.

قال هنا كَلَيْهُ: (وَالْهِجْرَةُ فَرِيضَةٌ عَلَى هَذِه الْأُمَّةِ مِنْ بَلدِ الشَّرْكِ إِلَى بَلَدِ الْإِسْلَامِ) أي هي فرضٌ بقيد وهو أن لا يستطيع إظهار دينه، فإن كان يستطيع كما سبق فإن الهجرة في حقه مستحبة.

<sup>(</sup>١) انظر: المبدع (٣/ ٣١٤)، وكشاف القناع (٣/ ٤٤).

قال: (وَهِيَ بَاقِيَةٌ إِلَى أَنْ تَقُومَ السَّاعَةُ) يريد إلى قرب قيام الساعة وهو طلوع الشمس من مغربها، كما جاء في الحديث: «لاَ تَنْقَطِعُ الْهِجْرَةُ حَتَّى تَظُلُعَ الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِبِهَا»(١).

قال كَنْلَهُ مستدلًا: (وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَفَّلُهُمُ ٱلْمَلَامِكَةُ ظَالِمِي أَنفُسِهِمْ ﴾ ظلمُ النفس بترك الهجرة؛ لأنهم عصوا الله ١١ في ترك الهجرة، ومكة لم يعد في إمكان المؤمنين أن يظهروا دينهم فيها، فقد تسلط الكفار على أهلها، فلم يستطيعوا -أعني المؤمنين- أن يظهروا دينهم، وهذا قائم من أول الدعوة، تسلطوا فترة وكان إظهار الدين في أول الدعوة ليس واجبًا، ثم أمروا بذلك بقوله ﷺ: ﴿فَأَصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ ۗ إِنَّا كَفَيْنَكَ ٱلْمُسْتَهْزِءِينَ ١٩٥٠) الحجر: ٩٥،٩٤]، فابتلي من ابتلي من المؤمنين فلم يستطيعوا إظهار دينهم، فاستأذنوا النبي ﷺ بالهجرة إلى الحبشة، فأذن لهم بالهجرة إلى الحبشة الهجرة الأولى ثم الثانية، وقيل ثُمَّ هجرةٌ ثالثة، ثُمَّ لما لم يعد في الإمكان أن يظهرَ الدين في مكة، وقد قامت بلدُ الإسلام في المدينة صارت الهجرة متعينةً وفرضًا من مكة إلى المدينة؛ لهذا قال على هنا: ﴿ظَالِمِيَ أَنفُسِهِمْ قَالُواَ﴾ يعني: الملائكة مخاطبين هؤلاء الذين توفتهم الملائكة وقد تركوا الهجرة ﴿فِيمَ كُنُّنُمُ ﴾، على أي حال كنتم؟ ﴿قَالُواْ كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ فأجابت الملائكة: ﴿قَالُوٓا أَلَمْ تَكُنَّ أَرْضُ ٱللَّهِ وَسِعَةً ﴾ وهذا إنكارٌ عليهم، ﴿ أَلَمْ تَكُنَّ أَرْضُ ٱللَّهِ وَسِعَةً فَنُهَاجِرُوا فِيهَأَ ﴾؛ لأن الاستفهام هنا في (أَلمْ) استفهام للإنكار وضابطه: أن يكون ما بعده باطلًا إذا أزلت الهمزة وقرأت ما بعده، فإذا كان ما بعده غير صحيح صارت الهمزة للإنكار، فهنا

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه (ص٢٠٧).

إذا أزلت الهمزة صار الكلام: لم تكن أرض الله واسعة، هل هذا صحيح؟ الجواب: ليس بصحيح، فأرضُ الله في واسعة، ولما أتى الاستفهام في الهمزة بعدها كلام يكون بدون الهمزة باطلا، تصير الهمزة للإنكار، كما هو مقرر في موضعه في كتب شروح المعاني في اللغة، قال: ﴿فَنُهَاجِرُوا فِيهَا ﴾ فدل على أنهم تركوا الهجرة، فهذه الآية تدل على أن من ترك الهجرة مع القدرة على ذلك أنه مشرك وكافر من دين من أقام معهم، وهذا ليس بصحيح، بل إن هذه الآية في المؤمنين؛ لأنه قال في أوله: ﴿إِنَّ ٱلنِّينَ تَوَفَّكُمُ الطّلم الأكبر، ولكن الظلم الأصغر بترك الهجرة.

ثم ساق دليلًا آخر، وهو قوله ﷺ: ﴿ يَعِبَادِى اللَّذِينَ ءَامَنُوا إِنَّ أَرْضِى وَسِعَةُ وَاللَّهِ عَلَى الله باسم الإيمان، فدل على أن ترك الهجرة لا يسلب الإيمان، فمعنى ذلك: أن ترك الهجرة ليس شركًا أكبر، وليس كفرًا أكبر، وإنما هو معصية من المعاصى؛ لأنه نادى من ترك الهجرة باسم الإيمان، ﴿ يَعِبَادِى اللَّذِينَ ءَامَنُوا إِنّ أَرْضِى وَسِعَةٌ فَإِيّدَى فَأَعْبُدُونِ ﴾.

قال: (وَالدَّلِيلُ عَلَى الْهِجْرَةِ مِنْ السَّنَةِ قَوْلُهُ ﷺ: ﴿لاَ تَنْقَطِعُ الْهِجْرَةُ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِبِهَا ﴾(١) هذا الحديث دل على أن التوبة لا تنقطع إلا إذا طلعت الشمس من مغربها ، وطلوع الشمس من مغربها هو المراد بقوله ﷺ في آخر سورة الأنعام: ﴿أَوْ وَطلوع الشمس من مغربها هو المراد بقوله ﷺ في آخر سورة الأنعام: ﴿أَوْ يَأْتِى رَبُّكَ أَوْ يَأْتِى بَعْضُ ءَاينتِ رَبِّكَ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنُهَا لَمْ تَكُنْ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَنِهَا خَيْرًا قُلُ النَظِرُوا إِنَّا مُنظِرُونَ ﴾ [الانعام: ١٥٨] ، قال المفسرون: إنّ معنى: ﴿أَوْ يَأْتِى رَبُكَ أَوْ يَأْتِى بَعْضُ ءَاينتِ رَبِكُ ﴾ أنه طلوع الممس من مغربها ، فإذا طلعت: ﴿لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنُهَا لَمْ تَكُنْ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ الشمس من مغربها ، فإذا طلعت: ﴿لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنُهَا لَمْ تَكُنْ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ الشمس من مغربها ، فإذا طلعت: ﴿لَا يَنفَعُ التوبةُ بعد طلوع الشمس من مغربها كما قال هنا: ﴿وَلاَ تَنْفَعُ التَوبةُ بعد طلوع الشمس من مغربها كما قال هنا: ﴿وَلاَ تَنْفَعُ التَوبةُ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِبِها »، فالهجرة قال هنا: «وَلاَ تَنْفَعُ التَوبةُ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِبِها »، فالهجرة قال هنا: «وَلاَ تَنْفَعُ التَوبةُ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِبِها»، فالهجرة

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه (ص٢٤٧).

#### 

الميكي الافراق الافروف الميكي الافواق الافروف www.moswarat.com

فَلَمَّا اسْتَقَرَّ بِالْمَدِينَةِ أُمِرَ بِبَقِيَّةِ شَرَائِعِ الْإِسْلاَمِ مِثْلِ الزَّكَاةِ، وَالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْيِ عَنِ وَالصَّوْمِ، وَالْحَجِّ، وَالْأَهْرِ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْيِ عَنِ الْمُنْكَرِ وَغَيْرِ ذَلِكَ مِنْ شَرَائِعِ الْإِسْلاَمِ.

# الـشـرح:

قال الشيخ الإمام كَلَهُ: (فَلَمَّا اسْتَقَرَّ بِالْمَدِينَةِ أُمِرَ بِبَقِيَّةِ شَرَائِعِ الْإِسْلاَمِ مِثْلَ النَّكَاةِ) أريد بالزكاة التي فرضت في السنة الثانية من الهجرة، هذه الزكاة على هذا النحو المقدر، زكاة بشروطها، وبأنصبائها، وقدر المخرج، وأوعية الزكاة ونحو ذلك، هذا فُرِضَ في السنة الثانية من الهجرة، أما جنس الزكاة فقد فُرض في مكة، جنسُ الزكاة غَيْرُ مقدر مثل الصلاة التي كانت في مكة أخرِ سورة المزمل.

قال عَلَىٰ في آخرها وهي مكية: ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلَوٰةَ وَءَاتُوا الرَّكُوةَ وَأَقْرِضُوا اللَّهَ اللَّهَ وَالْقَاوَ اللَّهَ اللَّهَ عَسَنَا وَمَا نُقَدِّمُوا لِأَنفُسِكُم مِّنْ خَيْرٍ تَجِدُوهُ عِندَ اللّهِ هُو خَيْرًا وَأَعْظَمَ أَجْرًا وَأَعْظَمُ أَجْرًا وَأَعْظَمُ أَجْرًا وَأَعْظَمُ أَجْرًا وَأَعْظَمُ أَجْرًا وَأَسْتَغْفِرُوا اللَّهَ إِنَّا اللّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [المزمل: ٢٠]، فَأُمِرَ بإيتاء الزكاة قال: ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلَوٰةَ وَءَاتُوا الرَّكُونَ ﴾.

والصواب من أقوال أهل العلم: أن الزكاة أوجبت في مكة، ومنها: بذل الماعون الذي جاء النهي عنه في قوله: ﴿وَيَمْنَعُونَ ٱلْمَاعُونَ ﴾ [الماءون:٧] ومنها الصدقة، ومنها إعطاء الفقير، ونحو ذلك، وهذه الزكاة غير محدودة لا بقدر، ولا بصفة، وإنما يصدق عليها اسم الزكاة، أما الزكاة على هذا النحو المقدر الذي استقر فهذا فُرِضَ في السنة الثانية من الهجرة.

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير ابن كثير (۳/ ۲۳۹، ۲۶۰)، والفروع لابن مفلح (۲/ ۲۶۸).

قال: (وَالْحَجِّ) من أهل العلم من يقول: إنه فرض في السنة السادسة (٢) وهي السنة التي نزل فيها قول الله على السنة التاسعة، وهذا هو الصحيح (٣) ومنهم من قال: إنه لم يُفرض إلا في السنة التاسعة، وهذا هو الصحيح (٣) فإن الحج فرض متأخرًا، وذلك بعد فتح مكة، فأمر النبي على بالحج في سورة آل عمران، وهي إنما نزلت في سنة الوفود أو في عام الوفود، وهي السنة التاسعة، والنبي على ترك الحج تلك السنة، وأمر أبا بكر أن يحج بالناس، وبعث معه عليًا على تم حج على بعد ذلك في السنة العاشرة حجة يتيمة لم يحج بعدها.

قال: (وَالْأَذَانِ) كذلك فُرض الأذان في أول العهد المدني.

قال: (وَالْجِهَادِ) كان هناك تدرج في فرضه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٠٠٤)، ومسلم (١١٣٠) من حديث ابن عباس ﷺ.

<sup>(</sup>Y) انظر: فتح الباري ( $\Upsilon$ /  $\Upsilon$ ۷)، والمجموع للنووي ( $\Upsilon$ /  $\Upsilon$ ).

<sup>(</sup>٣) انظر: الإنصاف للمرداوي (٣/ ٣٨٧)، والفروع (٣/ ١٥١)، ومجموع الفتاوى (٣/ ٢٥١).

قال: (وَالْأُمْرِ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْيِ عَنِ الْمُنْكَرِ وَغَيْرِ ذَلِكَ مِنْ شَرَائِعِ الْإِسْلامِ)، أي أن شرائع الإسلام الظاهرة إنما فرضت في المدينة، وأما في مكة فمكث على يدعو إلى التوحيد، وينهى عن الشرك عشر سنين، ثم فرضت الصلاة في السنة العاشرة، وأما بقية الشعائر شعائر الإسلام الظاهرة، فإنما كانت في المدينة، حتى تحريم المحرمات من الزنا والخمر والربا ونحو ذلك، فإنما كان في المدينة.

وهذا دليل على عظم شأن التوحيد في هذا الدين، وأن هذه الرسالة رسالة النبي ﷺ، حيث بلغها للناس، مكث يدعو إلى التوحيد في عشر سنين، والتوحيد من حيث هو، أمرٌ واحد، دعوة إلى التوحيد ونهي عن الشرك، أمرٌ واحد، وتلك الأوامر التي فرضت فيما بعد، والمناهي التي نهى عنها فيما بعد، كثيرةٌ جدًا، عددها كثير، مئات الأشياء من أمور الإسلام الظاهرة، وأمور المعاملات، والصلات الاجتماعية، والنكاح، وتلك الأحوال، هي بالمئات، فكان العهد المدني وهو عشر سنين متسعًا لتلك الأمور جميعًا، وأما التوحيد فمع أنه أمرٌ واحد، وهو الدعوة إلى توحيد الله والنهى والنذارة عن الشرك، فقد مكث فيه ﷺ عَشْرَ سنين، وهذا من أعظم الأدلة على أن شأن التوحيد في هذا الدين هو أعظم شيء، وأن غيره من أمور الإسلام الظاهرة، يليه بكثير في الاهتمام به في هذا الشرع، فالدعوةُ إنما تكون في توحيد الله؛ لأنَّ القلب إذا وَحَّد الله ﷺ أحب الله وأحب رسوله، فأطاع الله بعد ذلك وأطاع رسوله فرضًا، وترك الشرك، وأبغضه وكذلك يُبغض كل ما لا يحبه الله ﷺ ولا يرضاه، وهذا من مقتضبات التوحيد.

أَخَذَ عَلَى هَذَا عَشْرَ سِنِينَ وَبَعْدَها تُوُفِّيَ صَلَوَاتُ اللَّهِ وَسَلاَمُهُ عَلَيْهِ، وَلَا شَرَّ إِلَّا دَلَّ الْأُمَّةَ عَلَيْهِ، وَلَا شَرَّ إِلَّا دَلَّ الْأُمَّةَ عَلَيْهِ، وَلَا شَرَّ إِلَّا حَدَّرَهَا مِنْهُ، وَالْخَيُرُ الَّذِي دَلَّهَا عَلَيْهِ؛ التَّوْحِيدُ، وَجَمِيعُ مَا يُحِبُّهُ اللَّهُ وَيَرْضَاهُ، وَالشَّرُ الَّذِي حَذَّرَهَا مِنْهُ؛ الشِّرُكُ وَجَمِيعُ مَا يَكُرَهُهُ اللَّهُ وَيَرْضَاهُ. وَالشَّرُ الَّذِي حَذَّرَهَا مِنْهُ؛ الشِّرُكُ وَجَمِيعُ مَا يَكُرَهُهُ اللَّهُ وَيَرْضَاهُ.

## الـشــرح:

قال: (أَخَذَ عَلَى هَذَا عَشَرَ سِنِينَ)، مكث في المدينة ﷺ عشر سنين يدعو إلى التوحيد وإلى أمور الإسلام الظاهرة.

(وَبَعْدُهَا تُوُفِّيَ صَلَوَاتُ اللَّهِ وَسَلاَمُهُ عَلَيْهِ وَدِينُهُ بَاقٍ)، قوله: (صَلَوَاتُ اللَّهِ) الصلاة من الله على نبيه، أو على المؤمنين هي ثناؤه عليهم في الملأ الأعلى، هذا هو الصحيح (۱) أن الصلاة من الله على هي الثناء؛ لأن حقيقة الصلاة في اللغة هي الدعاء والثناء، وأما من قال: إن الصلاة بمعنى الرحمة. هذا ليس بصحيح (۱)، قال على: ﴿إِنَّ الله وَمَلْتِكَتُهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّيِّ الله الله على الملائكة لا يمكنهم أن يرحموه، لكن يمكن أن يثنوا النَّيِ الله الله على على علىه، أو أن يدعوا له، والله على في حقه الثناء، فمعنى صلاة الله على على نبيه هو ثناؤه عليه في الملأ الأعلى؛ لهذا جاء في الحديث الصحيح: «مَنْ صَلَّى عَلَيْ صَلَّاةً صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ بِهَا عَشْرًا» (۱) يعني من أثنى عليّ، أي مَنْ صَلَّى عَلَيْ مَلَ الله عَلَيْهِ بِهَا عَشْرًا» (۱) يعني من أثنى عليّ، أي مَنْ

 <sup>(</sup>١) قال البخاري: (قال أبو الْعَالِيَةِ صَلَاةُ اللَّهِ ثَنَاؤُهُ عليه عِنْدَ الْمَلَائِكَةِ).
 انظر: فتح الباري (٨/ ٥٣٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: جلاء الأفهام لابن القيم (ص ١٦٠و ما بعدها ).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٣٨٤) من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص ﷺ.

قال: اللهم صل على محمد. سأل الله هن أن يثني على نبيه في الملأ الأعلى، فإن الله هن يجزيه من جنس دعائه، وهو أنه يثني عليه بذلك عشر مرات في ملئه الأعلى، اللهم صل وسلم على نبينا محمد.

قال: (ودينه باق) فهو ﷺ توفي ودفن في حجرة عائشة ﷺ، ودينه باق إلى قيام الساعة، لا يقبل الله ﷺ من أحد دينًا إلا هذا الدين، (وَهَذَا دِينهُ) الضمير يرجع إلى أي شيء؟ الجواب: إلى ما سبق إيضاحه في هذه الرسالة، هذا الذي وصف لك فيما قبل هو دينه، معرفة العبد ربه، ومعرفة دين الإسلام بالأدلة، ومعرفة العبد نبيه ﷺ. (وهذا دينه) ﷺ.

قوله: (لا خير) هذا من صفاته على أنه (لَا خَيْرَ إِلاَّ دَلَّ الْأُمَّةَ عَلَيْهِ، وَلَا شَرَّ اللَّهُ وَخَرِيعُ مَا يُحِبُّهُ اللَّهُ وَيَرْضَاهُ. وَالشَّرُ الَّذِي حَذَّرَهَا مِنْهُ: الشِّرْكُ وَجَمِيعُ مَا يَكْرَهُهُ اللَّهُ وَيَأْبَاهُ) وهو على بالمؤمنين ورحمته بهم أنه وهو على بالمؤمنين ورحمته بهم أنه اجتهد أن يؤدي الأمانة كاملة، لا خير يقرب إلى الله، ويكون محبوبًا إلى الله إلا بيّنه على لهذه الأمة، وأعلى ذلك التوحيد، ويتبع ذلك جميع الأمور من الفرائض والواجبات والمستحبات، ومن المناهي التي اجتنابها فرض ونحو ذلك، المسنونات، حتى قال رجل لسلمان على ذلك التواجبوس فرض ونحو ذلك، المسنونات، حتى قال رجل لسلمان على ذلك التي اجتنابها فرض ونحو ذلك، المسنونات، حتى قال رجل لسلمان المناهي التي اجتنابها أنبي مُن مَن المناهي التي المناهي التي المنابية ورض ونحو ذلك، المسنونات، حتى قال رجل لسلمان المناهي التي المنابية أن يكون ذلك إقبالًا واستدبارًا، وما ينبغي أن يكون إذا ذهب المرء أين يذهب؛ كما جاء في الحديث الذي وما ينبغي أن يكون إذا ذهب المرء أين يذهب؛ كما جاء في الحديث الذي

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٦٢).

رواه أبو داود وغيره: «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ إِذَا ذَهَبَ الْمَذْهَبَ أَبْعَدَ»(١)، أي لقضاء حاجته ونحو ذلك، علمنا ﷺ كل شيء، من أعلى أمر وهو التوحيد، بيّنه بيانًا شافيًا مفصلاٍ ، إلى أقل الأمور ، كلها بيَّنها ﷺ ، فالحجة قائمة على أمته، وأنه ﷺ سيكون شهيدًا على هذه الأمة، وأنَّه بلغهم الرسالة، ودلهم على كل خير ، يحبه الله ويرضاه ، كذلك لا شُرَّ إلا حَذَّرها منه ، لا شُرَّ كان أو لا شر سيكون في هذه الأمة إلا حَذَّرها منه، فحذر النبي ﷺ أمته من الشرور التي كانت في وقته، من الشرك بالله بأنواعه، ومن أنواع المعاصي والآثام، وأنواع المعاملات الباطلة، وكذلك ما سيحدث في المستقبل، فإن الله على أطلع نبيه على ما سيكون، فحذر النبي ﷺ أمته من ذلك، مثلما جاء في الحديث: «لَتَتْبَعُنَّ سَنَنَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ، شِبْرًا بِشِبْرٍ، وَذِرَاعًا بِذِرَاعِ، حَتَّى لَوْ دَخَلُوا جُحْرَ ضَبِّ تَبِعْتُمُوهُمْ » قالوا: يا رسول الله فارس والروم؟ قَال: «فَمَنْ النَّاسُ إِلَّا أُولَئِك »(٢)، أو كما جاء في غير هذه الرواية (٣)، ولها ألفاظ كثيرة، فحذرها من تقليد فارس والروم، وحذر النبي ﷺ أمته من الفتن التي ستظهر بأنواعها، ومنها: فتنة الخوارج الذين خرجوا على الصحابة وخرجوا على ولاة أمر المسلمين، فقد حذّر من البدع بأنواعها كما جاء في تفسير قول الله عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّه عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُواللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَ وكما قال ﷺ: «وَإِنَّ هَذِهِ الأُمَّةَ سَتَفْتَرِقُ عَلَى ثَلاَثٍ وَسَبْعِينَ مِلَّةً يَعْنِي الأَهْوَاءَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۱)، والنسائي في الكبرى (٦٦/١)، وابن ماجه (٣٣١) من حديث المغيرة بن شعبة ﷺ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٧٣١٩) من حديث أبي هريرة ١٠٠٠ ه

<sup>(</sup>٣) أخرج البخاري (٣٤٥٦)، ومسلم (٢٦٦٩) من حديث أبي سعيد الخدري ﴿ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا تُصَارَى؟ قَالَ: ﴿ فَمَنْ؟ ﴾ .

كُلُّهَا فِي النَّارِ إِلَّا وَاحِدَةً »(١)، ونحو ذلك من أنواع ما أخبر به النبي ﷺ أمته محذرًا.

فهو ﷺ لهذه الأمة رؤوف رحيم، لا خير إلا دَلّها عليه وأرشد، ولا شر الا حذر منه ونهى، سواء في ذلك ما حدث في وقته، أو ما سيحدث بعد موته ﷺ بقليل، أو ما سيكون إلى قيام الساعة، حتى إنه حذر أمته وشدد التحذير في أمر المسيح الدجال، حتى إنه قال ﷺ: "إِنْ يَخْرُجْ وَأَنَا فِيكُمْ فَأَنَا حَجِيجُهُ دُونَكُمْ، وَإِنْ يَخْرُجْ وَلَسْتُ فِيكُمْ» - يعني بعد وفاته ﷺ وهذه الأمة عليه. حَجِيجُ نَفْسِهِ» (٢)، وهذا يدل على عظم ما دل النبي ﷺ هذه الأمة عليه.

EXAC CXAC CXAC

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (٤٥٩٧)، والحاكم في المستدرك (٢١٨/١)، والإمام أحمد في المسند (١٠٢/٤) من حديث معاوية بن أبي سفيان ﴿

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم مطولا (٢٩٣٧) من حديث النواس بن سمعان ريالهم.

بَعَثَهُ اللَّهُ إِلَى النَّاسِ كَاقَّةً، وَاقْتَرَضَ طَاعَتَهُ عَلَى جَمِيعِ الثَّقَلَيْنِ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى، ﴿قُلُ يَا يَهُا النَّاسُ إِنِّ رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمُ جَمِيعًا ﴾ [الأعراف:١٥٨].

وَكَمَّلَ اللَّهُ بِهِ الدَّيِنَ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمُ الْمُ لَكُمُ وَأَمَّمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينَا ﴾ [المائدة:٣].

وَالدَّلِيلُ عَلَى مَوْتِهِ ﷺ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّكَ مَيِّتُ وَإِنَّهُم مَيِّتُونَ ۗ اَلَّهُمُ مَيِّتُونَ اللَّهُمُ وَالْخُمُ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ عِندَ رَبِّكُمْ تَخْنَصِمُونَ ﴿ [الزمر: ٣٠، ٣١].

وَالنَّاسُ إِذَا مَاتُوا يُبْعَثُونَ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَاللَّهُ أَنْبَتَكُمْ مِّنَ الْأَرْضِ نَبَاتَا ﴿ وَاللَّهُ الْبَتَكُمُ فِيهَا وَيُخْرِجُكُمْ إِخْرَاجًا ﴿ اللَّهُ النَّهَ اللهُ الل

وَبَعْدَ الْبَعْثِ مُحَاسَبُونَ وَمَجْزِيُّونَ بِأَعْمَالِهِمْ وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى وَمَجْزِيُّ فِنَ فِأَعُمَالِهِمْ وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى هُو وَلِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمُواْ بِمَا عَمِلُواْ وَيَعْزِى ٱلَّذِينَ أَسَّتُواْ بِمَا عَمِلُواْ وَيَعْزِى ٱلَّذِينَ أَسَّتُواْ بِمَا عَمِلُواْ وَيَعْزِى ٱلَّذِينَ أَصَّنُواْ بِأَلْحُسَّنَى شَلَّ اللهِ ١٠٤٥.

وَمَنْ كَذَّبَ بِالْبَعْثِ كَفَرَ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ زَعَمَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواً أَن لَن يُبَعُثُوا قُلُ لَكُ اللَّهِ يَسِيرُ ﴾ كَفَرُوا أَن لَن يُبَعُثُوا قُلُ لَكِي وَرَبِي لَلْبُعَثُنَ ثُمَّ لَلْنَبَوُنَ بِمَا عَمِلْتُمُ وَذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ ﴾ [التغابن: ٧].

### الشرح:

قال عَلَيْهُ: (وَافْتَرَضَ طَاعَتَهُ عَلَى جَمِيعِ الثَّقَلَيْنِ: الْجِنِّ وَالْإِنْسِ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ قُلُ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾، طاعةُ الرسول ﷺ فرض على الجن والإنس؛ لأنّ النبي ﷺ بُعث إلى الناس جميعًا، قال عَلى: ﴿ فَلَ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِّى رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾، وقال الله عَلى: ﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفَرًا مِنَ ٱلْجِنِّ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقُرْءَانَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُواْ أَنصِتُواً فَلَمَّا قُضِى وَلَوْا إِلَى قَوْمِهِم مُنذِرِينَ ﴾ [الاحقاف: ٢٩]؛ لأنهم اتبعوا هذا الرسول، بعد أن سمعوا هذا القرآن.

قال: (وَكَمَّلَ اللَّهُ بِهِ الدَّيِنَ)، فالدين كمل، والدينُ هو: ما يدين به المرء، وما يكون عادَّة له في عبادته، يألفه ويعتاده؛ لأن أصل الدين هو العادة (١)، كما قال الشاعر (٢):

# تَقُولُ إِذَا دَرَأْتُ لَهَا وَضِينِي أَهَلَا دِينُهُ أَبَدًا وَدينِي

هذه عادته، وسمي الدين دينًا؛ لأنه يلتزمه الإنسان، وما كان من الاعتقادات، وما كان من العبادات يفعله بتكرر، حتى يصبح له عادة، نعم الدين ليس عادة، لكن أصل تسمية الدين سمي به؛ لأنه له شبه بالعادة، من حيث لزومها وكثرة فعلها وترداد صاحبها لها.

قوله: (وَكَمَّلَ اللَّهُ بِهِ الدَّيِنَ) إذًا فليس في الدين نقصان، ليس فيه مجال للزيادة، فمن أراد التقرب إلى الله عن أنها يكون ذلك بالتقرب عن طريق

<sup>(</sup>۱) انظر: لسان العرب (۱۳/ ۱۵۳): «الدِّين: العادة، تقول: ما زال ذلك دَيَدَنَه ودَيدَانه ودِينَه ودَأْبَه وعادَتَه». وانظر أيضًا: المصباح المنير (ص۱۰۸) «دَانَ» بالإسلام «دِينًا» بالكسر تعبد به و «تَدَيَّنَ بِهِ» كذلك فهو «دَيِّنٌ» مثل ساد فهو «سَيِّدٌ»، و «دَيَّنْتُهُ» بالتثقيل وكلته إلى دينه، و «تَرَكْتُهُ وَمَا يَدِينُ» لم أعترض عليه فيما يراه سائغا في اعتقاده، و «دِنْتُهُ» «أَدبنُهُ» جازبته.

<sup>(</sup>٢) البيت للمثقب العبدي. انظر: طبقات فحول الشعراء لمحمد بن سلام الجمحي (٢) (١/ ٢٧٣)، وعمدة القارى (٢٥٨/١٨).

رسوله ﷺ بأن يكون متبعًا لسنته ﷺ؛ لأن الدين كمل فلا سبيل إلا هذا السبيل، كما قال ابن القيم (١٠):

## فَلِوَاحِدٍ كُنْ وَاحِدًا فِي وَاحِدٍ أَعْنِي سَبِيلَ الْحَقِّ وَالإِيمَانِ

والهجرة: من الهجرة إلى الرسول ﷺ بطاعته، واتباع سنته، وامتثال أمره، والانتهاء عن نهيه، والاهتداء بهديه، وألا يعبد الله إلا بما شرع، ينسلخ القلب ويترك كل ما سوى الله ﷺ، وسوى رسوله من الذين يطاعون، ويتجه بطاعته إلى الله ﷺ ورسوله.

قال: (وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَثَمَّتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ أَلِإِسْلَامَ دِينًا ﴾ [المالدة: ٣].

ومن المعلوم ما حَصَل مِنْ قيام أبي بكر ﴿ اللهِ فَي الناس، بعد موت الرسول ﷺ خطيبًا، قائلًا فيما يروى: «مَنْ كَانَ يَعْبُدُ مُحَمَّدًا ﷺ فَإِنَّ مُحَمَّدًا

<sup>(</sup>١) انظر: النونية لابن القيم مع شرحها لابن عيسى (٢/ ٢٥٨).

قد مَاتَ، وَمَنْ كَانَ يَعبد اللَّهَ، فإن اللَّه ، حَيُّ لا يَمُوتُ »، ثم تلا قوله عَلَى ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَا رَسُولُ قَدْ خَلَتَ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِين مَّاتَ أَوْ قُتِلَ انقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَدِكُمْ ﴿ . مُحَمَّدُ إِلَا رَسُولُ قَدْ خَلَتَ مِن قَبْلِهِ الرَّسُولُ أَفَإِين مَّاتَ أَوْ قُتِلَ انقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَدِكُمْ ﴿ . لكن قال عمر صَيْفَة : «كَأَنَّي لَمْ أَسْمَعْ الْآيَةَ إِلَّا حِينَ تَلاَهَا أَبُو بَكُو ضَيْفِهِ » (١) . لكن هو بعد موته في حياة برزخية ، هي أكمل أنواع الحياة البرزخية ، فهو حي ، عياته أكمل من حياة الشهداء ، وهو قد مات ، وقد توفاه الله عَن ، وانقطع عن هذه الدنيا ، حياته أكمل من حياة الشهداء ، فهو عَيْفَة قد توفي وانقضى أجله ، وهو بالرفيق الأعلى بالجنة ، وعند الله عَن بأعلى المقامات عَلَيْهِ .

قال لما ذكر موته على : (وَالنَّاسُ إِذَا مَاتُوا يُبْعَثُونَ) خص هنا البعث بالذكر، مع أن مناسبته هي في ذكر اليوم الآخر، وهي المرتبة الثانية من الأصل الثاني، اليوم الآخر معناه: أنه يبعث الناس بعد الموت، هنا قال: (وَالنَّاسُ إِذَا مَاتُوا يُبْعَثُونَ)؛ وذلك لسبب وهو أنه في وقت الشيخ على كان يكثر في البادية إنكارُ البعث بعد الموت، وقد جاء في رسائل كثيرة للشيخ من العلماء بيان أن البعث بعد الموت حق، وانّ مَنْ كَفَر بالبعث، وأنكره فهو كافر بالله العظيم، ليس بمؤمن ولا مسلم، وإنْ صلى وصام وزعم أنه مسلم، نص هنا على هذا لأجل الاهتمام بالمسألة ووضعها في هذا الموضع المناسب؛ لأنه ذَكر وفاة النبي في وذكر قول الله في : ﴿ نُمَ إِنَّكُمُ مَنْ عَنْصِمُونَ ﴿ فَا اللَّهِ عَنْ مَنْ عَدْ الموت للله المعنى بعد الموت الموضع الناس.

قال: (وَالنَّاسُ إِذَا مَاتُوا يُبْعَثُونَ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ ﴿ مِنْهَا خَلَقَنَكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا نُعَيدُكُمْ وَمِنْهَا نُعَيدُكُمْ وَمِنْهَا نُعَيدُكُمْ وَمِنْهَا نُعَيدُكُمْ وَمِنْهَا نُعَيدُكُمْ وَمِنْهَا نُعَيدُكُمْ وَمَنْهَا نُعْدِبُكُمْ مَارَةً أُخْرَىٰ ﴿ وَاللَّهُ أَنْبَتَكُمُ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٤٥٤) من حديث عبد الله بن عباس رفيها.

مِّنَ ٱلْأَرْضِ نَبَاتًا ﴿ ثُمَّ يُعِيدُكُو فِيهَا وَيُخْرِجُكُمْ إِخْرَاجًا ﴿ [نوح: ١٧، ١٨]، وَبَعْدَ الْبَعْثِ مُحَاسَبُونَ وَمَجْزِيُّونَ بِأَعْمَالِهِمْ وَاللَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَلِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَٰتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ لِيَجْزِي ٱلَّذِينَ أَسَتُواْ بِمَا عَمِلُواْ وَيَجْزِي ٱلَّذِينَ أَحْسَنُواْ بِلَا عَمِلُواْ وَيَجْزِى ٱلَّذِينَ أَحْسَنُواْ بِالْحَسْدَةُ النجم: ٣١].

قال: (وَمَنْ كَذَّبَ بِالْبَعْثِ كَفَرَ) مثل أولئك الأعراب في البادية، الذين كانوا في وقت الشيخ كَلَفْه، ويكثر إلى الآن في بوادي بعض البلاد العربية أنهم يكذبون بالبعث، فيعتقدون أن التزام الدين، أنه إنما يحصل له الإنسان السعادة في دنياه، وأن روحه تكون في نعيم أو في جحيم، يكذبون بالبعث بعد الموت، قال هنا: (وَمَنْ كَذَّبَ بِالْبَعْثِ كَفَرَ، وَالدّليلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ نَعَمَ اللَّهِ يَسِيرُ فَي اللَّهِ يَسِيرُ فَي اللَّهِ يَسِيرُ فَي اللَّهِ اللَّهِ يَسِيرُ اللَّهُ اللَّهِ يَسِيرُ اللَّهُ اللَّهِ يَسِيرُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ يَسِيرُ اللَّهُ اللَّهِ يَسِيرُ اللَّهُ اللَّهِ يَسِيرُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ يَسِيرُ اللهُ اللَّهِ يَسِيرُ اللَّهُ اللَّهِ يَسِيرُ اللهُ اللَّهِ يَسِيرُ اللَّهُ اللَّهِ يَسِيرُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ يَسِيرُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ يَسِيرُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ يَسِيرُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ يَسِيرُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى ال

CHARLETT CHARLE

## وَأَرْسَلَ اللَّهُ حَمِيعَ الرُّسُلِ مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ.

وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ رُّسُلًا مُّبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةُ الْعَدَ ٱلرُّسُلِ ﴾ [النساء:١٦٥].

# الـشــرح:

مَنْ كَذَّبَ برسولٍ من الرسل فقد كَذَّبَ بالرسل أجمعين، ومحمد عليه خاتم النبيين وخاتم المرسلين، وكل دعوة لنبوة أو دعوة للرسالة بعده فهي ضلال، وهي كفر بالله على، فمنْ وقت الصحابة على وبعدهم إلى يومنا هذا لم يزل يظهر من يدعي النبوة، والنبي على خاتُم المرسلين وخاتم النبيين وخاتمهم، خاتَمهم وخاتِمهم (١).

قال: (وَالدَّلِيلُ عَلَى أَنَّ أَوَّلَهُمْ نُوحٌ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿إِنَّاۤ أَوْحَيْنَاۤ إِلَيْكَ كُمَاۤ أَوْحَيْنَاۤ إِلَيْكَ كُمَاۤ أَوْحَيْنَاۤ إِلَىٰ وَوْجٍ وَٱلنَّبِيِّنَ مِنْ بَعْدِهِۦٛ هذا وحي خاص وحي رسالة، والمراد بالنبيين هنا المرسلون.

### CHARCEHAR CHARC

<sup>(</sup>۱) قال البغوي في تفسيره (٣/ ٥٣٣): "وَخَاتَمَ النَّبِيِّنَ خَتَمَ اللَّهُ بِهِ النَّبُوَّةَ، وقرأ ابنُ عامر وابن عاصم خاتَم بفتح التاء على الاسم أي آخرهم، وقرأ الآخرون بكسر التاء على الفاعل لأنه ختم به النبيين فهو خاتِمهم".

وَكُلُّ أُمَّةٍ بَعَثَ اللَّهُ إِلَيْهَا رَسُولًا مِنْ نُوحٍ إِلَى مُحَمَّدٍ، يَأْمُرُهُمْ بِعِبَادَةِ الطَّاغُوتِ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ بِعِبَادَةِ الطَّاغُوتِ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى، ﴿ وَلِقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوتِ الْعَبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوتِ وَالْإِيمَانَ وِالْتَبَرَضَ اللَّهُ عَلَى جَمِيعِ الْعِبَادِ الْكُفْرَ بِالطَّاعُوتِ وَالْإِيمَانَ بِاللَّهِ.

قَالَ ابْنُ الْقَيِّمِ -رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَى -: مَعْنَى الطَّاغُوتِ مَا تَجَاوَزَ بِهِ الْعَبْدُ حَدَّهُ مِنْ مَعْبُودٍ، أَوْ مَتْبُوعٍ، أَوْ مُطَاعِ (١).

وَالطَّوَاغِيتُ كَثِيرُونَ وَرُؤُوسُهُمْ خَمْسَةٌ: إِبْلِيسُ -لَعَنَهُ اللَّهُوَمَنْ عُبِدَ وَهُوَ رَاضٍ، وَمَنْ دَعَا النَّاسَ إِلَى عِبَادَةِ نَفْسِهِ، وَمَنِ ادَّعَى
شَيْئًا مِنْ عِلْمِ الْغَيْبِ، وَمَنْ حَكَمَ بِغَيْرِ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ
تَعَالَى: ﴿ لَا ٓ إِكْرَاهَ فِي ٱلدِّينِ فَد تَبَيَّنَ ٱلرُّشُدُ مِنَ ٱلْغَيِّ فَمَن يَكُفُرُ بِٱلطَّغُوتِ
وَيُؤْمِنُ بِٱللَّهِ فَقَدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْعُهُوةِ ٱلْوُثْقَى ﴿ وَالبَقِرةَ:٢٥٦].

وَهَذَا هُوَ مَعْنَى لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَفِي الْحَدِيثِ «رَأْسُ الْأَمْرِ الْإِسْلاَمُ وَعَمُودُهُ الصَّلاةُ وَذِرْوَةُ سَنَامِهِ الْجِهَادُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ»<sup>(٢)</sup> وَاللَّهُ أَعْلَمُ. تَمَّتُ هَذِهِ الرِّسَالَةُ.

# الـشـرح:

قوله ﷺ: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ ﴾ ما يأتي بعدها هو

<sup>(</sup>١) انظر: إعلام الموقعين (١/٥٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٢٦١٦)، والنسائي في الكبرى (٦/ ٤٢٨)، وابن ماجه (٣٩٧٣)، والإمام أحمد في المسند (٥/ ٣٣١) من حديث معاذ بن جبل ﷺ.

مضمون البعث، بعثهم لأي شيء؟ لما يأتي بعد (أَنْ)، وهو ﴿اعْبُدُوا الله وَالله مضمون البعث، بعثهم لأي شيء؟ لما يأتي بعد (أَنْ)، وهو ﴿اعْبُدُوا الله وَالله وَالله عَلَى الله وَالله وَاله وَالله وَاله وَالله و

الطاغوتُ صيغةٌ مبنيةٌ للكثرة والسَّعة؛ لأنها من طغى يطغى طغيانًا، ومعنى ذلك: التجاوز تجاوز الحد، يقال: طغى الماء إذا تجاوز الحد، طغى الرجل إذا تجاوز حده (۱)، والطاغوت مبني من الطغيان، لكنه للكثرة مثل ملكوت، رحموت ونحو ذلك. ما هو الطاغوت؟ الطاغوت: اسمٌ لكل ما تجاوز به العبد حدّه، أي الحد الشرعي له، معلوم أنّ الشرع حدّ للأشياء حدودًا، وبَيّن علاقة المسلم بها، فإذا تجاوز العبدُ بشيء ما حَدّه، فذلك الشيء طاغوت.

قال: (مَا تَجَاوَزَ بِهِ الْعَبْدُ حَدَّهُ مِنْ مَعْبُودٍ، أَوْ مَتْبُوعٍ، أَوْ مُطَاعٍ) إذا عُبد أحدٌ غير الله عِن فذلك الغير طاغوت هذا العابد، متى يكون طاغوتًا؟ إذا كان راضيًا بهذه العبادة، أما إذا كان يكرهها فإنه لا يسمى طاغوتًا؛ لأنه يتبرأ منه والمتبرئ من الشيء ليس من أهله كما قال عِن ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ أَنتُمْ لَهَا وَرِدُونَ ﴿ إِنَّ كَانَ هَلَوُكُمْ وَمَا عَلَى اللهِ عَصَبُ جَهَنَّمَ أَنتُمْ لَهَا وَرِدُونَ ﴾ لَوْ كَانَ هَلُونَ مِن دُونِ اللهِ عَصَبُ جَهَنَّمَ أَنتُمْ لَهَا وَرِدُونَ ﴾ الإنباء: ٨٥، ١٩٩، فلما نزلت هذه الآية فرح المشركون، عَالِهَ عَلَى المشركون،

انظر: تفسير الطبري (٣/ ١٩)، ولسان العرب (١٥/ ٨).

قالوا: سنكون وعيسي وعزير -وعدّوا آلهة-في جهنم فنعم الصحبة، فأنزل الله على بعده: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتَ لَهُم مِّنَّا ٱلْحُسْنَى أَوْلَتِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ الله لَا يَسْمَعُونَ حَسِيسَهَا وَهُمْ فِي مَا ٱشْتَهَتْ أَنفُسُهُمْ خَلِدُونَ ۞ لَا يَعْزُنُهُمُ ٱلْفَنَعُ ٱلْأَكْبَرُ وَلَنَاتًا لَهُمُ ٱلْمَلَتِكَةُ هَلَا يَوْمُكُمُ ٱلَّذِى كُنتُمْ تُوعَدُونَ [الأنبياء: ١٠٣.١٠١] ، فدَلّ على أنّ الذي لا يرضى بعبادته فإنه ليس بمذموم، لهذا عُبدت الأنبياء والرسل، وعبد الصالحون، وكلهم يتبرؤون ممن عبدهم فعيسى ﷺ عُبد بعد رفعه، وقال له ربه ﷺ ﴿ وَإِذْ قَالَ ٱللَّهُ يَلِعِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ٱتَّخِذُونِ وَأُمِّىَ إِلَاهَ بِنِ مِن دُونِ ٱللَّهِ قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِيّ أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقٍّ ۚ إِن كُنتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ ۚ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَآ أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكُ ۚ إِنَّكَ أَنتَ عَلَّامُ ٱلْغُيُوبِ ۞ مَا قُلْتُ لَهُمْ إِلَّا مَآ أَمَرْتَنِي بِهِۦٓ أَنِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ ۚ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَّا دُمْتُ فِيهُمْ [المائدة:١١٦، ١١٧]، ﴿فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي ﴿ )، أي قبضتني، قبضت بدني ورفعتني عنهم، واستوفيت مدتي على الأرض، المدة الأولى، كنت أنت الرقيب عليهم ﴿ فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي كُنْتَ أَنتَ ٱلرَّقِيبَ عَلَيْهِمُّ وَأَنتَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴿ إِن تُعَلِّبُهُمْ ﴾ [المائدة:١١٧، ١١٨]. . . إلى آخر الآيات.

قال ابن القيم كَلَنْهُ: (مَعْنَى الطَّاغُوتِ مَا تَجَاوَزَ بِهِ الْعَبْدُ حَدَّهُ مِنْ مَعْبُودٍ، أَوْ مَطَاعٍ) إذا كان اتُبعَ أَوْ مَتْبُوعٍ، أَوْ مُطَاعٍ) إذا كان اتُبعَ أحدٌ فجاوز العبدُ بَهذا المتبع حَدَّه الذي أذن له به شرعًا، فقد صار ذلك

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري في تفسيره (٩٧/١٧)، والحاكم في المستدرك (٢/ ٤١٦)، والضياء في المختارة (١٠/ ٣٠٤) من حديث ابن عباس رفي موقوفا . قال الحاكم: (هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه).

 <sup>(</sup>۲) قال البيضاوي في تفسيره (۲/ ۳٤۸): «التوفي أخذ الشيء وافيا، والموت نوع منه»،
 وانظر: تفسير البغوي (۱/ ۳۰۸)، و تفسير القرطبي (۲/ ۳۷٦).

طاغوتًا له إذا كان راضيًا بذلك، وإن كان لا يرضى فهذا هو الذي اتخذه طاغوتًا، وذاك ليس بطاغوت.

بين ذلك بقوله: (والطَّوَاغِيتُ كَثِيرُونَ وَرُؤوسُهُمْ خَمْسَةٌ: إِبْلِيسُ -لَعَنهُ اللَّهُ-، وَمَنْ عُبِدَ وَهُو رَاضٍ، وَمَنْ دَعَا النَّاسَ إِلَى عِبَادَةِ نَفْسِهِ) (١)، إبليس لعنه الله هو رأس الطواغيت لم؟ لأنه عُبد، ولأنه متبوع، ولأنه مطاع وهو راض بذلك، أطيع في معصية الله وهذه غير مأذون بها، ويعتبر عند من أطاعه أنه مقدم، وأن طاعته هَنِيَّة، ولهذا قال على: ﴿وَقَالَ الشَّيْطَنُ لَمَّا قُضِي الْأَمْرُ إِنَّ اللّهَ وَعَدَّكُمْ وَعَدَ الْحَقِّ وَوَعَدَّتُكُمْ فَأَغْلَقْتُكُمْ وَمَا كَانَ لِي عَلَيْكُم مِن سُلَطَن إِلَّا أَن دَعَوْتُكُم فَالسَّتَجَبَّتُمْ لِي المتابعة والطاعة، إلا أن دَعَوْتُكُم فَالسَّتَجَبَّتُمْ لِي السَّعَ الله عَلَيْكُمْ مِن سُلَطَن وقال عَلى في المتابعة والطاعة، وقال عَلى في آية سورة يس: ﴿ أَلَوْ أَعْهَدُ إِلَيْكُمْ يَبَنِي عَادَمُ أَن لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطَنَ ﴾ أي بالطاعة إنّهُ لَكُمْ عَدُقُ مُبِينٌ السَّةَ الله الله الله عَلَيْكُمْ مَا مَلُ لَكُمْ عَدُولُ الشَّيْطَانَ ﴾ أي بالطاعة وقال هو تفسيرها.

(ومَنْ عُبِدَ وَهُوَ رَاضٍ) هذا القيدُ مهم، مَنْ عُبِدَ مِنْ دون الله، ورضي بهذه العبادة فهو من الطواغِيت، بل من رؤوس الطواغيت.

و(ومَنْ دعا الناسَ إلى عبادَةِ نفسِهِ) هذا أعظم، الأول يُعَبدُ وهو ساكت لم يدعُ إلى عبادة نفسه، يُطاعُ وتكون طاعته دينًا، في غير طاعة الله على وطاعة رسوله، ويرضى بذلك، هذا طاغوت، والأعظم منه يدعو إلى نفسه، مثلما يفعل بعض مشايخ الطرق الصوفية، ورؤوس الضلال، ورؤوس الرافضة،

<sup>(</sup>۱) قال الطبري في تفسيره (۳/ ۱۹): «والصواب من القول عندي في الطاغوت أنه كل ذي طغيان على الله فعبد من دونه، إما بقهر منه لمن عبده، وإما بطاعة ممن عبده له إنسانًا كان ذلك المعبود أو شيطانًا أو وثنًا أو صنمًا أو كائنًا ما كان من شيء».

ورؤوس الإسماعيلية، ونحو ذلك. كل هؤلاء يعظمهم أتباعهم فوق الحد الشرعي، فيتخذونهم مطاعين، فيتخذونهم متابَعين من دون رسول الله ﷺ.

قال: (ومَنِ ادَّعَى شَيْئًا مِنْ عِلْمِ الغَيْبِ، ومَنْ حَكَمَ بِغَيْرِ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ)، من ادعى شيئًا من علم الغيب فهو من جنس الشياطين، فهو كاهن من الكهنة، أو ساحر من السحرة، أو مدعي لعلم الغيب، هذا من الطواغيت.

قال: (ومَنْ حَكَمَ بِغَيْرِ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ) الحاكم بغير ما أنزل الله فيه تفصيل:

إذا حكم بغير ما أنزل الله معتقدًا أن حكمه جائز، وأن له أن يحكم، وحكمه قرين لحكم الله أو مساو لحكم الله، أو أفضل من حكم الله أو نحو ذلك. فإن هذا يعد طاغوتًا. أما إن حكم بغير ما أنزل الله وهو يعلم أنه عاص في حكمه، وأن حكم الله عن أفضل، وأن حكم الله عن هو المتعين، ولكن غلبته نفسه وشهوته بأن حكم بغير ما أنزل الله في بعض المسائل، كما يحصل لبعض المفتونين من القضاة أنهم يحكمون في مسائل بشهوتهم، كما كان يحدث في نجد من قرون قبل الدعوة، أنه كان يُرشى القاضي بمالٍ فيحكم لأحد الخصمين بغير حكم الله عن، وهذا هو الذي جاء فيه الحديث في الْبَحنَّة، وَاحِدٌ في الْبَحنَّة، وَاحِدٌ فِي الْبَانِ، وَرَجُلٌ عَرَفَ الْحَقَّ فَقَضَى لِلنَّاسِ فِي النَّارِ، وَرَجُلٌ قَضَى لِلنَّاسِ فِي النَّارِ، وَرَجُلٌ قَضَى لِلنَّاسِ عَلَى جَهْلِ فَهُوَ فِي النَّارِ، والعياذ بالله، هذا النوع يحكم لأجل مال،

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۳۵۷۳)، والترمذي (۱۳۲۲)، والنسائي في الكبرى (۳/ ٤٦١)، وابن ماجه (۲۳۱۵) من حديث بريدة ﷺ. قال أبو داود: (وهذا أصح شيء فيه).

يحكم لأجل رِشوة بغير ما أنزل الله، هذه معصية من المعاصي، ولا شك أن معصية سمّاها الله على كفرًا، أعظم من معصية لم يسمها الله على كفرًا، كما يقول سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم كلله في رسالته (تحكيم القوانين) فإذًا هذا الصنف من الناس فعلهم معصية.

هناك نوع آخر حدث في هذا الزمن، وهو تحكيم القوانين، أن يستبدل الشرع بقوانين وضعية، يستبدل الشرع استبدالًا بقوانين، يأتي بها الحكام من عند غير الله ورسوله، يترك الدين، ويؤتى بتلك القوانين.

فهذه كما يقول سماحة الشيخ محمد ابن إبراهيم كَلْنُهُ في أول رسالته (تحكيم القوانين) ما نصه (۱): (إن من الكفر الأكبر المستبين، تنزيل القانون اللعين، منزلة ما نزل به الروح الأمين، على قلب سيد المرسلين، للحكم به بين العالمين، وللرد إليه عند تنازع المتنازعين، معاندة ومناقضة، لقول الله عند وفي نَنزَعْلُم في شَيْءِ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنمُ تُوَّمِنُونَ بِاللهِ وَالْيُومِ الْآخِرِ الله عَند بسَط فيها القول، وهي ذلك خَيَّرٌ وَأَحْسَنُ نَأْوِيلًا النساء: ٥٩]، ورسالته هذه بسَط فيها القول، وهي رسالة دقيقة مهمة في هذا الباب.

إذًا فصار تحكيم القوانين كفرًا أكبر بالله؛ لأنه استبدال شريعة مكان شريعة، وبدل شريعة الإسلام يأتون بشريعة فرنسا، أو شريعة أوروبا، أو شريعة إنجلترا، شريعة أمريكا، هذا استبدال، فإذا كان الحكم به غالبًا صار تحكيمًا، أي صار الحكم في أكثر أمور الشريعة بهذه الأحكام القانونية صار

<sup>(</sup>۱) انظر: رسالة تحكيم القوانين الطبعة الثانية الرياض (۱٤٠٣هـ ص (۱)، وهي ضمن فتاوى ورسائل سماحة الشيخ (۱۲/ ۲۸٤، رقم ٤٠٦٥).

استبدالًا، فمتى يكون كفرًا؟ الجواب: إذا كان استبدالًا، ومتى يكون استبدالًا؟ الجواب: إذا كان تحكيم القوانين غالبًا، كما ذكر سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم كَلَنهُ في فتاواه (١) أيضًا مقيِّدًا: متى يكون الحكم بالقانون كفرًا؟ قال: إذا كان غالبًا فاشيًا. لم؟ لأنه استبدل شريعةً مكان شريعة، فإذا غلب ذلك صار استبدالًا، وهذا قيد مهم، وهذه المسألة يكثر فيها الكلام في هذا العصر بين كلام متعلمين وعلى سبيل تعلم، وبين كلام جهال، وقل من يحرر الكلام فيها على نحو ما بينه العلماء بدقة وتفصيل.

قال: (والدليل قوله تعالى: ﴿ لاَ إِكْرَاهَ فِي ٱلدِينِ قَد تَبَيَّنَ ٱلرُّشَدُ مِنَ ٱلْغَيُّ فَكَن يَكُفُرُ بِٱلطَّغُوتِ وَيُؤْمِنُ بِٱللَّهِ فَقَدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْعُرُوةِ ٱلْوُثْقَىٰ لَا ٱنفِصَامَ لَمَا ۗ وَٱللَّهُ سَمِيعُ عَلِيمٌ اللَّهُ اللهُ الله (١٤٦٥].

قال بعد ذلك: (وهذا هو معنى لا إله إلا الله) ما معنى لا إله إلا الله؟ هو قوله: ﴿ فَمَن يَكُفُرُ بِٱلطَّغُوتِ وَيُؤْمِنَ بِٱللَّهِ ﴾؛ لأن الكفر بالطاغوت هو معنى النفي بـ (لا إله)، والإثبات وهو قوله: ﴿ وَيُؤْمِنَ بِٱللَّهِ ﴾ هو المستفاد من قوله (إلا الله).

قال: (وفي الحديث: «رَأْسُ الْأَمْرِ الْإِسْلَامُ وَعَمُودُهُ الصَّلَاةُ وَذِرْوَةُ

<sup>(</sup>۱) نص السؤال: هل تجب الهجرة من بلاد المسلمين التي يحكم فيها بالقانون؟ الجواب: البلد التي يحكم فيها بالقانون ليست بلد إسلام. تجب الهجرة منها، وكذلك إذا ظهرت الوثنية من غير نكير ولا غيرت فتجب الهجرة فالكفر بفشو الكفر وظهوره. هذه بلد كفر. أما إذا كان قد يحكم فيها بعض الأفراد أو وجود كفريات قليلة لا تظهر فهي بلد إسلام.

انظر: فتاوى ورسائل سماحة الشيخ كلُّلهُ (٦/ ١٨٨ رقم ١٤٥١).

سَنَامِهِ الْجِهَادُ»، هذا حديث معاذ رَفِي الله المناء من أبواب الخير، وهو من الأحاديث العظيمة التي لكل جملة منه شواهد كثيرة، ولهذا هو حديث حسن بمجموع شواهده لجمله المختلفة.

قال: «وَعَمُودُهُ الصَّلاةُ» العمود: هو ما يقوم عليه البناء، فإذا كان ثم

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٢٦١٦)، وقال: (حديث حسن صحيح)، والنسائي في الكبرى (٢٢٨/٦)، وابن ماجه (٣٩٧٣)، وأحمد في المسند (٥/ ٢٣١)، وعبد الرزاق في مصنفه (١١/ ٤٢١)، وابن أبي شيبة في مصنفه (٥/ ٣٢٠)، والطبراني في الكبير (٢١١)، والحاكم في المستدرك (٢/ ٤٤٧)، والبيهقي في شعب الإيمان (٣/ ٣٩). عن مُعاذِ بِنِ جَبلِ في المستدرك (٤٤٧/٢)، والبيهقي في شعب الإيمان (٣/ ٣٩). ويُباعِدُنِي عِمَلٍ يُدخِلُنِي الْجَنَّة وَيُبُاعِدُنِي عَنِ النَّارِ. قَالَ: «لَقَدْ سَأَلْتَنِي عَنْ عَظِيمٍ وَإِنَّهُ لَيَسِيرٌ عَلَى مَنْ يَسَّرَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ تَعْبُدُ وَيُبُاعِدُنِي عَنِ النَّارِ. قَالَ: «لَقَدْ سَأَلْتَنِي عَنْ عَظِيمٍ وَإِنَّهُ لَيَسِيرٌ عَلَى مَنْ يَسَّرَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ تَعْبُدُ وَالسَّدَقَةُ تُطْفِئُ الْخَطِيئَةَ كَمَا يُطْفِئُ الْمَاءُ النَّارَ اللَّهُ وَلَكُ تَعَلَى أَبُوابٍ الْخَيْرِ الصَّوْمُ جُنَّةٌ وَالصَّدَقَةُ تُطْفِئُ الْخَطِيئَةَ كَمَا يُطْفِئُ الْمَاءُ النَّارَ وَصَلَاةُ النَّارَ وَصَلَاةُ الرَّجُلِ مِنْ جَوْفِ اللَّيْلِ» قَالَ ثُمَّ قَلَ وَتَصُومُ رَمَضَانَ وَتَحُومُ وَذِرْوَةِ سَنَامِهِ الْخَيْرِ الصَّوْمُ جُنَّةٌ وَالصَّدَقَةُ تُطْفِئُ الْمُوالِي الْمُولِ اللَّهِ وَالْ : «أَلُهُ الْمُولِي وَمُولِ اللَّهُ وَعَمُودُهُ وَذِرْوَةِ سَنَامِهِ الْجَهَادُ ثُمَّ قَالَ اللَّهِ قَالَ: «رَأْسُ الْأَمْرِ الْإِسْلَامُ وَعَمُودُهُ وَذِرْوَةِ سَنَامِهِ الْجِهَادُ ثُمَّ قَالَ أَلَا لَهُ خُرِكُ بِمَالَكِ ذَلَكَ كُلِهِ عَلَى الْمَولَ اللَّهِ وَانَّا لَمُوالَّكُونَ بِمَا نَتَكَلَّمُ بِهِ فَقَالَ: الصَّلَاةُ وَهُلُ يَكُبُ النَّاسَ فِي النَّارِ عَلَى وُجُوهِهِمْ أَوْ عَلَى مَنَاخِرِهِمْ إِلَّا الْمُوالِدُ أَلْسِتَهِمْ».

أشياء يقوم عليها البناء فإنّ بالصلاة يقوم بناء الدين، وقوله: «عَمُودُهُ»؛ لأن الصلاة هي الركن العملي الذي به يحصل الامتثال لمقتضيات الإيمان العملية، أي: بركن الإيمان الذي هو العملي، فالإيمان: قول واعتقاد وعمل، والعمل عموده الصلاة، فإذا ذهبت الصلاة فلا قيام في ذلك؛ لهذا قال عمر في « لا حَظّ في الإسلام لِمَنْ تَرَكَ الصَّلاَة » (١) ، وثبت عنه على أنه قال: «بَيْنَ الرَّجُلِ وَبَيْنَ الشِّرْكِ وَالْكُفْرِ تَرْكُ الصَّلاَة » (١) .

قال: «وَذِرْوَةُ سَنَامِهِ الْجِهَادُ»، وهذا تشبيه للأمر بالجَمَل، والجَمَل أعلاه ذروة السنام، والجمل متحرك، والجهاد أيضًا يبعث على الانتشار، فهو سبب انتشار الإسلام، وامتداد الدخول في الدين، فمثّل على الدين متميز. بالجمل، وجعل الجهاد من هذا الجمل ذروة السّنام؛ لأنه بارز بين متميز. فالإسلام تميز من بين الأديان كتميز الجمل بذروة سنامه بالجهاد، فالجمل متميز بالسنام بعامة وبذروة السنام، والإسلام تميز بالجهاد في سبيل الله، والجهاد أنواع، والمراد به هنا: جهاد الأعداء، وهو على مرتبتين: واجبة، ومستحبة، والواجب أيضًا على قسمين: واجب عيني، وواجب كفائي كما هو معلوم في مكانه من الفقه (٣).

### CAPC CAPC CAPC

<sup>(</sup>۱) أخرجه مالك في الموطأ (۱/ ۳۹)، وعبد الرزاق في مصنفه (۳/ ۱۲0)، وابن أبي شيبة في مصنفه (۷/ ۲۳۸)، والدارقطني في مصنفه (۷/ ۲۳۸)، والمروزي في تعظيم قدر الصلاة (۲/ ۸۹۲)، والمبيهقي في الكبرى (۱/ ۳۵۷).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٨٢) من حديث جابر رهيجة.

 <sup>(</sup>٣) انظر: الإبهاج للسبكي (١/ ١٠٠)، والموافقات (٢/ ١٧٧)، وإعانة الطالبين (٢/
 ٢٧٢).



### خاتمة الرسالة

وبهذا تمت هذه الرسالة النافعة المباركة، نسأل الله وأن يجعلنا من أهل التوحيد، الذين يُعلون رايته، وينافحون عنه، ويُدافعون عنه، وعن أهله، ونسأله سبحانه العفو والغفران من جميع الزلل والسيئات، وقد اختصرنا في آخر هذا الشرح بعض المسائل، فنسأل الله والله النامين من ربيع ذكرناه الكفاية والنفع، وكان الانتهاء منها يوم الأربعاء الثامن من ربيع الأول لعام أربعة عشر وأربعمائة وألف. اللهم اجعل بقية أعمارنا خيرًا مما سلف منها، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليمًا مزيدًا.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

CARCEARCEARC

137

# فهرس المراجع

\* الإبانة عن شريعة الفرقة الناجية، عبيد الله محمد بن بطة العكبري الحنبلي، تحقيق عثمان عبد الله الأثيوبي، دار الراية للنشر، الرياض، الطبعة الثانية ١٤١٨هـ

\* إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر، اسم المؤلف: شهاب الدين أحمد بن محمد بن عبد الغني الدمياطي، دار النشر: دار الكتب العلمية – لبنان – ١٤١٩هـ ١٩٩٨م، الطبعة: الأولى، تحقيق: أنس مهرة.

 « إثبات صفة العلو، ابن قدامة المقدسي، تحقيق بدر عبد الله البدر، الدار السلفية، الكويت، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ

\* إثبات عذاب القبر، اسم المؤلف: أحمد بن الحسين البيهقي أبو بكر، دار النشر: دار الفرقان – عمان الأردن – ١٤٠٥، الطبعة: الثانية، تحقيق: د. شرف محمود القضاة.

\* اجتماع الجيوش الإسلامية ابن القيم، دار الكتب العلمية بيروت ١٤٠٤هـ

\* الأحاديث المختارة، اسم المؤلف: أبو عبد الله محمد بن عبد الواحد بن أحمد الحنبلي المقدسي، دار النشر: مكتبة النهضة الحديثة - مكة المكرمة - ١٤١٠، الطبعة: الأولى، تحقيق: عبد الملك بن عبد الله بن دهبش.

- \* أحكام القرآن، أحمد بن علي الرازي الجصاص، تحقيق محمد
   قمحاوي، دار إحياء التراث، بيروت، طبعة ١٤٠٥هـ
- \* الإحكام في أصول الأحكام، اسم المؤلف: على بن أحمد بن حزم الأندلسي أبو محمد، دار النشر: دار الحديث القاهرة ١٤٠٤، الطبعة: الأولى.
- \* الإحكام في أصول الأحكام، لعلي بن محمد الآمدي، المكتب الإسلامي، طبعة ١٤٠٢ه، تعليق الشيخ عبد الرزاق عفيفي
- \* أخبار مكة في قديم الدهر وحديثه، اسم المؤلف: محمد بن إسحاق بن العباس الفاكهي أبو عبد الله، دار النشر: دار خضر - بيروت - ١٤١٤، الطبعة: الثانية، تحقيق: د. عبد الملك عبد الله دهيش.
- \* إرشاد الفحول، محمد بن علي الشوكاني، تحقيق محمد سعيد البدري، دار الفكر، بيروت، الطبعة الأولى ١٤١٢هـ
- \* الإستغاثة في الرد على البكري، اسم المؤلف: أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني أبو العباس، دار النشر: دار الوطن الرياض ١٤١٧، الطبعة: الأولى، تحقيق: عبدالله بن محمد السهلي.
- \* الاستقامة، شيخ الاسلام ابن تيمية تحقيق د. محمد رشاد سالم.
   مكتبة السنة، القاهرة ط٢،٩٠٢هـ
- \* الإصابة في تمييز الصحابة، أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني. تحقيق: على محمد البجاوي. دار الجيل، بيروت الطبعة الأولى ١٤١٢هـ

- \* أضواء البيان، محمد الأمين الشنقيطي، مكتب البحوث والدراسات
   دار الفكر، بيروت، طبعة ١٤١٥هـ
- \* إعلام الموقعين عن رب العالمين، للإمام شمس الدين أبي عبد الله محمد بن أبي بكر المعروف بابن قيم الجوزية الدمشقي، تحقيق محمد محيي الدين، دار الفكر، الطبعة الثانية ١٣٩٧هـ
- \* إغاثة اللهفان من مصائد الشيطان، للإمام شمس الدين أبي عبد الله محمد بن أبي بكر المعروف بابن قيم الجوزية الدمشقي، تحقيق محمد حامد الفقي، دار المعرفة، بيروت، الطبعة الثانية
- \* الأغاني أبو الفرج الأصفهاني، تحقيق سمير جابر. دار الفكر بيروت
- \* اقتضاء الصراط المستقيم مخالفة أصحاب الجحيم، شيخ الإسلام أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، تحقيق محمد حامد الفقي، مكتبة السنة المحمدية، القاهرة، الطبعة الثانية، ١٣٦٩هـ
  - \* الألقاب للشيرازي.
- \* الإلماع إلى معرفة أصول الرواية وتقييد السماع، اسم المؤلف: القاضي عياض بن موسى اليحصبي، دار النشر: دار التراث / المكتبة العتيقة القاهرة / تونس ١٣٧٩هـ ١٩٧٠م، الطبعة: الأولى، تحقيق: السيد أحمد صقر.
- \* الإنصاف في معرفة الراجح من الخلاف على مذهب الإمام أحمد بن حنبل، اسم المؤلف: علي بن سليمان المرداوي أبو الحسن، دار النشر: دار إحياء التراث العربي - بيروت، تحقيق: محمد حامد الفقي.

- \* أوضح المسالك إلى ألفية ابن مالك ، اسم المؤلف: جمال الدين ابن هشام الأنصاري، دار النشر: دار الجيل بيروت ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م، الطبعة: الخامسة، تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد.
- \* الإيضاح في علوم البلاغة، للخطيب القزويني، تحقيق بهيج غزاوي، دار إحياء العلوم، بيروت
- \* بدائع الفوائد، للإمام شمس الدين أبي عبد الله محمد بن أبي بكر المعروف بابن قيم الجوزية، هشام عطا وعادل العدوي، مكتبة نزار مصطفى الباز، مكة المكرمة، الطبعة الأولى ١٤١٦هـ
- \* البداية والنهاية، لعماد الدِّين أبي الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير، مكتبة المعارف، بيروت، الطبعة السادسة ١٤٠٥هـ
- \* البرهان في أصول الفقه، اسم المؤلف: عبد الملك بن عبد الله بن يوسف الجويني أبو المعالي، دار النشر: الوفاء المنصورة مصر 181۸، الطبعة: الرابعة، تحقيق: د. عبد العظيم محمود الديب.
- \* تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، تحقيق محب الدين أبي سعيد عمر بن غرامة العمري، دار الفكر، بيروت، طبعة ١٩٩٥م.
- \* التبصرة في أصول الفقه، اسم المؤلف: إبراهيم بن علي بن يوسف الفيروزآبادي الشيرازي أبو إسحاق، دار النشر: دار الفكر دمشق ١٤٠٣، الطبعة: الأولى، تحقيق: د. محمد حسن هيتو.
  - \* التبيان في أقسام القرآن، ابن القيم. دار الفكر، بيروت.

- \* تحفة المودود بأحكام المولود، اسم المؤلف: محمد بن أبي بكر أبوب الزرعي أبو عبد الله، دار النشر: مكتبة دار البيان دمشق ١٣٩١ ١٩٧١، الطبعة: الأولى، تحقيق: عبد القادر الأرناؤوط.
- \* الترغيب والترهيب، عبد العظيم بن عبد القوي المنذري، تحقيق إبراهيم شمس الدين، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى ١٤١٧هـ
- \* التسهيل في علوم التنزيل، محمد بن أحمد بن محمد الغرناطي الكلبي، دار الكتاب العربي، لبنان، الطبعة الرابعة، ١٤٠٣هـ
- \* التعاريف، محمد عبد الرؤوف المناوي، تحقيق محمد رضوان الداية، دار الفكر المعاصر، بيروت، دمشق، الطبعة الأولى ١٤١٠هـ.
- التعريفات، علي بن محمد بن علي الجرجاني، تحقيق إبراهيم
   الأبياري، دار الكتاب العربي، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ
- \* تعظيم قدر الصلاة، محمد بن نصر بن حجاج المروزي، تحقيق عبد الرحمن الفريوائي، مكتبة الدار، المدينة المنورة، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ
- \* تفسير ابن أبي حاتم، تحقيق أسعد محمد الطيب، المكتبة العصرية، صدا.
  - \* تفسير ابن جرير الطبري، دار الفكر، بيروت، طبعة ١٤٠٥هـ
    - \* تفسير ابن كثير، دار الفكر، بيروت، طبعة ١٤٠١هـ
- \* تفسير أبي السعود، لأبي السعود محمد بن محمد العمادي، دار إحياء التراث، بيروت.

- تفسير البغوي، معالم التنزيل، تحقيق: محمد النمر، وعثمان صميرية
   وسليمان الحرش. دار طيبة، الرياض الطبعة الرابعة ١٤١٤هـ
- \* تفسير البيضاوي (أنوار التنزيل)، لمحمد بن محمد بن عبد الرحمن البيضاوي، دار الفكر، بيروت.
- \* تفسير القرآن، اسم المؤلف: أبو المظفر منصور بن محمد بن عبد الجبار السمعاني، دار النشر: دار الوطن الرياض السعودية الدبار السمعاني، دار الطبعة: الأولى، تحقيق: ياسر بن إبراهيم و غنيم بن عباس بن غنيم.
- \* تفسير القرطبي، الجامع لأحكام القرآن. طبعة دار الكتاب العربي، بيروت.
- \* تفسير القرطبي، طبعة دار الشعب، القاهرة، وطبعة دار الكتاب العربي، بيروت.
- \* تفسير النسفي، المسمى مدارك التنزيل وحقائق التأويل، عبد الله بن أحمد النسفى
- \* التقرير والتحبير، ابن أمير الحاج، دار الفكر، بيروت، طبعة ١٤١٧هـ \* التمهيد، يوسف بن عبد الله بن عبد البر، تحقيق مصطفى بن أحمد العلوي ومحمد عبد الكبير البكري، وزارة عموم الأوقاف، المغرب، طبعة ١٣٨٧هـ
- \* التوقيف على مهمات التعاريف، اسم المؤلف: محمد عبد الرؤوف المناوي، دار النشر: دار الفكر المعاصر، دار الفكر بيروت، دمشق المناوي، الطبعة: الأولى، تحقيق: د. محمد رضوان الداية.

- \* تيسير العزيز الحميد شرح كتاب التوحيد، سليمان بن عبد الله بن محمد بن عبدالوهاب، مكتبة الرياض الحديثة، الرياض
- \* جامع العلوم والحكم في شرح خمسين حديثا من جوامع الكلم، اسم المؤلف: زين الدين أبي الفرج عبد الرحمن بن شهاب الدين البغدادي، دار النشر: مؤسسة الرسالة بيروت ١٤١٧هـ ١٩٩٧م، الطبعة: السابعة، تحقيق: شعيب الأرناؤوط / إبراهيم باجس.
- \* الاستذكار الجامع لمذاهب فقهاء الأمصار، اسم المؤلف: أبو عمر يوسف بن عبد الله بن عبد البر النمري القرطبي، دار النشر: دار الكتب العلمية بيروت ۲۰۰۰م، الطبعة: الأولى، تحقيق: سالم محمد عطا محمد على معوض.
- \* الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع، اسم المؤلف: أحمد بن علي بن ثابت الخطيب البغدادي أبو بكر، دار النشر: مكتبة المعارف الرياض ١٤٠٣، تحقيق: د. محمود الطحان.
- \* جلاء الأفهام في فضل الصلاة على محمد خير الأنام، للإمام شمس الدين أبي عبد الله محمد بن أبي بكر المعروف بابن قيم الجوزية، دار العروبة، الكويت، الطبعة الثانية ١٤٠٧هـ
- \* الجواب الكافي لمن سأل عن الدواء الشافي (الداء والدواء)، اسم المؤلف: محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله، دار النشر: دار الكتب العلمية بيروت.

- \* الجواهر المضية في طبقات الحنفية، اسم المؤلف: عبد القادر بن أبي الوفاء محمد بن أبي الوفاء القرشي أبو محمد، دار النشر: مير محمد كتب خانه كراتشي.
- \* الجواهر المضية في طبقات الحنفية، محيي الدين أبو محمد عبد القادر بن محمد بن نصر الله الحنفي، تحقيق عبد الفتاح محمد الحلو، مطبعة عيسى البابي الحلبي، مصر، الطبعة الأولى ١٣٩٩هـ
  - \* حادي الأرواح لابن القيم، تحقيق: بشير عون، ط مكتبة المؤيد.
- \* حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، اسم المؤلف: أبو نعيم أحمد بن عبد الله الأصبهاني، دار النشر: دار الكتاب العربي بيروت ١٤٠٥، الطبعة: الرابعة.
- \* درء تعارض العقل والنقل، لشيخ الإسلام أحمد بن عبد الحليم بن تحقيق محمد رشاد سالم، دار الكنوز الذهبية، الرياض، طبعة ١٣٩١هـ
- \* الدرر السنية في الأجوبة النجدية (مجموعة رسائل ومسائل علماء نجد الأعلام من عصر الشيخ محمد بن عبد الوهاب إلى عصرنا هذا)، جمع عبد الرحمن بن محمد بن قاسم العاصمي، الطبعة الخامسة، ١٤١٣هـ
- \* الديباج على مسلم، اسم المؤلف: عبدالرحمن بن أبي بكر أبو الفضل السيوطي، دار النشر: دار ابن عفان الخبر -السعودية ١٤١٦ ١٩٩٦، تحقيق: أبو إسحاق الحويني الأثري.
- \* الرد على الجهمية لابن منده، تحقيق علي محمد ناصر الفقيهي، المكتبة الأثرية، باكستان.

- \* الرسائل الشخصية، اسم المؤلف: محمد بن عبد الوهاب، دار النشر: مطابع الرياض الرياض، الطبعة: الأولى، تحقيق: عبد العزيز بن زيد الرومي، د. محمد بلتاجي، د. سيد حجاب.
- \* رسالة تحكيم القوانين، سماحة الشيخ محمد ابن إبراهيم، الطبعة الثانية ١٤٠٢هـ.
- \* روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، أبو الفضل محمود الألوسي، دار إحياء التراث العربي، بيروت
- \* الروض المربع، منصور بن يونس بن إدريس البهوتي، مكتبة الرياض الحديثة، الرياض، طبعة ١٣٩٠هـ
- \* روضة الناظر وجنة المناظر، أبو محمد عبد الله بن أحمد بن قدامة
   المقدسي. دار الزاحم.
- \* روضة الناظر، لابن قدامة المقدسي، تحقيق عبد العزيز عبد الرحمن السعيد، جامعة الإمام محمد بن سعود، الرياض، الطبعة الثانية ١٣٩٩هـ.
- \* زاد المسير، أبو الفرج عبد الرحمن بن الجوزي الحنبلي، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثالثة ٤٠٤هـ
- \* زاد المعاد في هدي خير العباد، لابن القيم، تحقيق شعيب الأرنؤوط وعبدالقادر الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، مكتبة المنار الإسلامية، الطبعة الرابعة عشر ١٤٠٧هـ
- \* الزهد، هناد بن السري الكوفي، تحقيق عبد الرحمن عبد الجبار الفريوائي، دار الخلفاء للكتاب، الكويت، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ

- \* السنة، اسم المؤلف: عمرو بن أبي عاصم الضحاك الشيباني، دار النشر: المكتب الإسلامي بيروت ١٤٠٠، الطبعة: الأولى، تحقيق: محمد ناصر الدين الألباني.
- \* سنن ابن ماجه، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار الفكر، بيروت \* سنن أبي داود، تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد، دار الفكر، بيروت.
- \* سنن الترمذي، تحقيق أحمد محمد شاكر، دار إحياء التراث، بيروت \* سنن الدارقطني، اسم المؤلف: علي بن عمر أبو الحسن الدارقطني البغدادي، دار النشر: دار المعرفة بيروت ١٣٨٦ ١٩٦٦، تحقيق: السيد عبد الله هاشم يماني المدني.
- \* سنن الدارمي، تحقيق فواز أحمد زمرلي وخالد السبع العلمي، دار الكتاب العربي، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٧هـ
- \* السنن الكبرى للنسائي، تحقيق: عبد الغفار سليمان البنداري، وسيد كسروي حسن، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى ١٤١١هـ
- السنوسية مع شرحها أم البراهين، ضمن مجموعة مهمات المتون.
   مطبعة مصطفى البابي الحلبي ١٣٦٩هـ
- \* سير البيضاوي (أنوار التنزيل)، لمحمد بن محمد بن عبد الرحمن البيضاوي، دار الفكر، بيروت.

- \* شذور الذهب في معرفة كلام العرب، اسم المؤلف: عبد الله جمال الدين ابن هشام الأنصاري، دار النشر: الشركة المتحدة للتوزيع سوريا 1208هـ ١٤٠٤هـ ١٩٨٤م، تحقيق: عبد الغنى الدقر.
- \* شرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك، اسم المؤلف: قاضي القضاة بهاء الدين عبد الله بن عقيل العقيلي المصري الهمداني، دار النشر: دار الفكر سوريا ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م، تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد.
- \* شرح أصول اعتقاد أهل السنة للالكائي، تحقيق أحمد سعد حمدان، دار طيبة، الرياض، طبعة ١٤٠٢هـ
  - \* شرح الألفية لابن الناظم، طبعة المكتبة العثمانية.
- \* شرح العقيدة الطحاوية، اسم المؤلف: ابن أبي العز الحنفي، دار النشر: المكتب الإسلامي بيروت ١٣٩١، الطبعة: الرابعة.
- \* شرح القصيدة النونية، أحمد بن إبراهيم بن عيسى، تحقيق زهير الشاويش، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثالثة ٢٠٦هـ
  - \* شرح اللمع طبعة الإمام.
- \* شرح النووي على صحيح مسلم، دار إحياء التراث، بيروت، الطبعة الثانية ١٣٩٢هـ
  - \* شرح قطر الندى، طبعة المكتبة العصرية.
- \* شرح كتاب الورقات للجويني، الدكتور سعد الشثري. كنوز أشبيليا- الرياض.

- \* الشريعة، اسم المؤلف: أبي بكر محمد بن الحسين الآجري، دار النشر: دار الوطن الرياض / السعودية ١٤٢٠ هـ ١٩٩٩ م، الطبعة: الثانية، تحقيق: الدكتور عبد الله بن عمر بن سليمان الدميجي.
- \* الشريعة، أبو بكر محمد بن الحسين الآجرى، مطابع الأشراف، لاهور.
- \* شعب الإيمان، أحمد بن الحسين البيهقي، تحقيق محمد السعيد بسيوني زغلول، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى ١٤١٠هـ
- \* شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر والحكمة والتعليل، لابن القيم، تحقيق محمد بدر الدين الحلبي، دار الفكر، بيروت، طبعة ١٣٩٨هـ
- \* الشكر، اسم المؤلف: أبو بكر عبد الله بن محمد بن عبيد ابن أبي الدنيا القرشي البغدادي، دار النشر: المكتب الإسلامي الكويت الكويت الكويت الكبية: الثالثة، تحقيق: بدر البدر.
- \* صحيح ابن حبان، تحقيق شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الثانية ١٤١٤هـ
- شصحيح البخاري، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، دار السلام للنشر والتوزيع، الرياض، الطبعة الأولى ١٤١٧هـ
- \* صحيح مسلم، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث، بيروت.
- \* الضعفاء الكبير، أبو جعفر محمد بن عمر بن موسى العقيلي، تحقيق عبد المعطي أمين قلعجي، دار المكتبة العلمية، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ.

- \* طبقات فحول الشعراء، محمد بن سلام الجمحي، تحقيق محمود محمد شاكر، دار المدني، جدة.
- \* طريق الهجرتين وباب السعادتين، للإمام شمس الدين أبي عبد الله محمد بن أبي بكر المعروف بابن قيم الجوزية الدمشقي، تحقيق عمر بن محمود أبو عمر، دار ابن القيم، الدمام، الطبعة الثانية ١٤١٤هـ
- \* عدة الصابرين وذخيرة الشاكرين، اسم المؤلف: محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله، دار النشر: دار الكتب العلمية بيروت، تحقيق: زكريا على يوسف.
  - \* العدة شرح العمدة.
- \* العظمة، لأبي محمد عبدالله بن محمد بن جعفر بن حيان المعروف بأبي الشيخ الأصبهاني، تحقيق رضاء الله بن محمد إدريس المباركفوري، دار العاصمة، الرياض، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ.
- \* العقيدة الواسطية، اسم المؤلف: أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، دار النشر: الرئاسة العامة لإدارات البحوث والإفتاء الرياض ١٤١٢هـ، الطبعة: الثانية، تحقيق: محمد بن عبد العزيز بن مانع.
- العقيدة، الإمام أحمد بن حنبل الشيباني، تحقيق عبد العزيز السيروان، دار قتيبة، دمشق، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ
- \* علل الحديث، اسم المؤلف: عبد الرحمن بن محمد بن بن إدريس بن مهران الرازي أبو محمد، دار النشر: دار المعرفة بيروت ١٤٠٥، تحقيق: محب الدين الخطيب.

- \* علوم الحديث، اسم المؤلف: أبو عمرو عثمان بن عبد الرحمن الشهرزوري، دار النشر: دار الفكر المعاصر بيروت ١٣٩٧هـ ١٩٧٧م، تحقيق: نور الدين عتر.
- \* عمدة القاري شرح البخاري، بدر الدين أبو محمد محمود بن أحمد العينى، دار إحياء التراث، بيروت.
- \* عون المعبود شرح سنن أبي داود، للعلامة أبي الطيب شمس الحق العظيم آبادي، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الثانية ١٩٩٥م
- \* العين، لأبي عبد الرحمن الخليل بن أحمد الفراهيدي، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات.
- \* غريب الحديث، حمد بن محمد بن إبراهيم الخطابي، تحقيق عبد الكريم إبراهيم العزباوي، جامعة أم القرى، مكة المكرمة، طبعة 18.۲
  - \* الغنية عن الكلام وأهله، اسم المؤلف: الخطابي.
- \* فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء، جمع وترتيب أحمد بن عبد الرزاق الدويش، دار العاصمة، الرياض.
- \* فتاوى ورسائل الشيخ محمد ابن إبراهيم، سماحة الشيخ محمد ابن إبراهيم، طبعة المطابع الحكومية بمكة المكرمة.
- \* فتح الباري بشرح صحيح البخاري، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، تحقيق محب الدين الخطيب، دار المعرفة، بيروت.

\* فتح القدير شرح الجامع الصغير، محمد عبد الرؤوف المناوي، دار الفكر، بيروت

\* فتح المغيث شرح ألفية الحديث، شمس الدين محمد بن عبد الرحمن السخاوى، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ.

\* الفروع، لشمس الدِّين أبي عبد الله محمد بن مفلح المقدسي، مراجعة عبد الستَّار أحمد فراح، عالم الكتب، بيروت، لبنان، الطبعة الرابعة، ١٤٠٤هـ

الفوائد البهية.

\* القاموس المحيط والقابوس الوسيط الجامع لما ذهب من كلام العرب شماطيط، لمجد الدين محمد بن يعقوب.

\* القاموس المحيط والقابوس الوسيط الجامع لما ذهب من كلام العرب شماطيط، لمجد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادى، المؤسسة العربية للطباعة والنشر، بيروت.

\* الكامل في ضعفاء الرجال، اسم المؤلف: عبدالله بن عدي بن عبدالله بن محمد أبو أحمد الجرجاني، دار النشر: دار الفكر - بيروت - بيروت - ١٤٠٩ - ١٩٨٨، الطبعة: الثالثة، تحقيق: يحيى مختار غزاوى.

\* كتاب التوحيد وإثبات صفات الرب الله ، اسم المؤلف: أبو بكر محمد بن إسحاق بن خزيمة ، دار النشر: مكتبة الرشد - السعودية - الرياض - ١٤١٤هـ - ١٩٩٤م، الطبعة: الخامسة ، تحقيق : عبد العزيز بن إبراهيم الشهوان.

- \* كشاف القناع عن متن الإقناع، اسم المؤلف: منصور بن يونس بن إدريس البهوتي، دار النشر: دار الفكر بيروت ١٤٠٢ تحقيق: هلال مصيلحي مصطفى هلال.
- \* كشف الخفاء ومزيل اللباس عما اشتهر من الأحاديث على السنة الناس، إسماعيل بن محمد العجلوني، تحقيق أحمد القلاش، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الرابعة ١٤٠٥هـ
- \* كشف الشبهات للإمام المجدد، محمد ابن عبد الوهاب، بحاشية ابن عثيمين، طبعة دار المعالي.
- \* كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، لحاجي خليفة، مصطفى بن عبد الله أبو طاهر القسطنطني، دار الكتب العلمية، بيروت، طبعة ١٤١٣هـ
- \* اللباب في علل البناء والإعراب، اسم المؤلف: أبو البقاء عبد الله بن الحسين العكبري، دار النشر: دار الفكر دمشق ١٤١٦هـ ١٩٩٥م، الطبعة: الأولى، تحقيق: د. عبد الإله النبهان.
- الغرب، لابن منظور جمال الدّين أبو الفضل محمد بن مكرم
   الأنصاري الإفريقي ثمّ المصري، دار صادر، بيروت، الطبعة الأولى.
- \* لسان العرب، لابن منظور جمال الدِّين أبو الفضل محمد بن مكرم الأنصاري الإفريقي ثمّ المصري، دار صادر، بيروت، الطبعة الأولى.
- لمعة الاعتقاد، عبد الله بن قدامة المقدسي، تحقيق بدر بن عبد الله
   البدر، الدار السلفية، الكويت، الطبعة الأولى ٢٠١٦هـ

- \* لوامع الأنوار البهية وسواطع الأسرار الأثرية، شرح الدرة المضية في عقيدة الفرقة المرضية، للعلامة محمد بن أحمد السفاريني، المكتب الإسلامي، بيروت، لبنان، مكتبة أسامة، الرياض.
- \* المبدع في شرح المقنع، أبو إسحاق إبراهيم بن محمد بن مفلح الحنبلي، المكتب الإسلامي، بيروت، طبعة ١٤٠٠هـ
- \* المجتبى من السنن، اسم المؤلف: أحمد بن شعيب أبو عبد الرحمن النسائي، دار النشر: مكتب المطبوعات الإسلامية حلب ١٤٠٦ ١٩٨٦، الطبعة: الثانية، تحقيق: عبدالفتاح أبو غدة.
- \* مجموع الفتاوى، لشيخ الإسلام ابن تيمية، تحقيق عبد الرحمن بن محمد بن قاسم النجدي، مكتبة ابن تيمية، الطبعة الثانية.
- \* مجموع فتاوي ومقالات متنوعة ، تأليف سماحة الشيخ عبد العزيز بن باز ، توزيع رئاسة البحوث العلمية والإفتاء ، الرياض السعودية ، الطبعة الثالثة ١٤٢٥ ه-٢٠٠٤م .
  - \* المجموع شرح المهذب، للنووي. دار الفكر بيروت ١٩٩٧م
- \* مجموع مؤلفات ورسائل الإمام محمد بن عبد الوهاب توزيع رئاسة البحوث العلمية والإفتاء. الرياض السعودية.
- \* المحصول في علم أصول الفقه للفخر الرازي. ط. جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية.
- \* مختار الصحاح، محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الرازي، تحقيق محمود خاطر، مكتبة لبنان ناشرون، بيروت، طبعة ١٤١٥هـ

- \* مختصر التحرير لابن النجار.
- \* مدارج السّالكين بين منازل إيَّاك نعبد وإيَّاك نستعين، للإمام شمس الدين أبي عبد الله محمد بن أبي بكر المعروف بابن قيم الجوزية الدمشقي، تحقيق محمد حامد الفقي، دار الكتاب العربي، بيروت، الطبعة الثانية ١٣٩٣هـ
- \* المزهر في علوم اللغة وأنواعها، اسم المؤلف: جلال الدين السيوطي، دار النشر: دار الكتب العلمية بيروت ١٤١٨هـ ١٩٩٨م، الطبعة: الأولى، تحقيق: فؤاد على منصور.
- \* المستدرك على الصحيحين للحاكم النيسابوري، تحقيق مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى ١٤١١هـ
- \* مسند أبي يعلى، تحقيق حسين سليم أسد، دار المأمون للتراث، دمشق، الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ
- \* مسند إسحاق بن راهويه، تحقيق عبد الغفور بن عبد الحق البلوشي، مكتبة الإيمان، المدينة المنورة، الطبعة الأولى ١٤١٢هـ
  - \* مسند الإمام أحمد بن حنبل، مؤسسة قرطبة، مصر.
- \* مسند البزار، تحقيق محفوظ الرحمن زين الله، مؤسسة علوم القرآن، بيروت، المدينة، الطبعة الأولى ١٤٠٩هـ
- \* مسند الحميدي، لأبي بكر عبد الله بن الزبير الحميدي، تحقيق: حبيب الرحمن الأعظمي. دار الكتب العلمية بيروت.

- \* المسوّدة في أصول الفقه، لآل تيمية، مجد الدين أبو البركات عبد السّلام بن عبد الله بن الخضر، شهاب الدّين أبو المحاسن عبد الحليم بن عبد السّلام، شيخ الإسلام تقيّ الدّين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم، جمعها وبيّضها شهاب الدّين أبو العباس أحمد بن محمد الحرّاني الدّمشقي الحنبلي، حقّق أصوله وفصّله وضبط شكله وعلّق حواشيه محمد محي الدّين، دار الكتاب العربي، بيروت.
- \* مشارق الأنوار على صحاح الآثار، للإمام أبي الفضل عياض بن موسى بن عياض الأندلسي المالكي، طبع ونشر المكتبة العتيقة، تونس، دار التراث، القاهرة.
- \* مصنف ابن أبي شيبة، تحقيق كمال يوسف الحوت، مكتبة الرشد الرياض، الطبعة الأولى ١٤٠٩هـ
- شصنف ابن أبي شيبة، تحقيق كمال يوسف الحوت، مكتبة الرشد
   الرياض، الطبعة الأولى ١٤٠٩هـ
- شمصنف عبد الرزاق الصنعاني، تحقيق حبيب الرحمن الأعظمي،
   المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثانية ١٤٠٣هـ
- \* المعجم الأوسط، أبو القاسم الطبراني، تحقيق طارق بن عوض الله وعبد المحسن ابن إبراهيم الحسيني، دار الحرمين، القاهرة، طبعة
- المعجم الصغير، أبو القاسم الطبراني، تحقيق محمد شكور،
   المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ

- \* المعجم الكبير، أبو القاسم الطبراني، تحقيق حمدي بن عبد المجيد السلفي، مكتبة العلوم والحكم، الموصل، الطبعة الثانية ٤٠٤هـ
- \* معنى لا إله إلا الله، اسم المؤلف: الامام بدر الدين محمد عبد الله الزركشي، دار النشر: دار الاعتصام القاهرة ١٤٠٥هـ/ ١٩٨٥م، الطبعة: الثالثة، تحقيق: على محيى الدين على القرة راغي.
- \* مغني اللبيب عن كتب الأعاريب، جمال الدين بن هشام الأنصاري، تحقيق مازن المبارك، ومحمد على حمد الله، دار الفكر، دمشق، الطبعة السادسة.
- \* المغني لموفق الدين أبي محمد عبدالله بن أحمد بن قدامة المقدسي الدمشقي الحنبلي، دار الفكر، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ
- \* مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة، للإمام شمس الدين محمد بن أبي بكر، المعروف بابن قيم الجوزية، دار الكتب العلمية، بيروت.
  - \* منهاج الدين في شعب الإيمان للحلبي.
- \* منهاج السنة النبوية، لشيخ الإسلام ابن تيمية، تحقيق محمد رشاد
   سالم، مؤسسة قرطبة، الطبعة الأولى ٢٠٦هـ
- \* الموطأ للإمام مالك بن أنس-تحقيق: محمد فؤاد عبد االباقي. دار إحياء التراث العربي، -مصر.
- \* النبوات، اسم المؤلف: أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني أبو العباس، دار النشر: المطبعة السلفية القاهرة ١٣٨٦.

- \* نظم المتناثر من الحديث المتواتر للكتاني. دار الكتب العلمية بيروت
- \* نقض الإمام عثمان بن سعيد الدارمي على المريسي الجهمي العنيد، اسم المؤلف: أبو سعيد عثمان بن سعيد الدارمي، دار النشر: مكتبة الرشد السعودية ١٤١٨ه ١٩٩٨م، الطبعة: الأولى، تحقيق: رشيد بن حسن الألمعي.
- \* نقط المصحف لأبي عمرو الداني. دار الفكر، دمشق. الطبعة الثانية ١٤٠٧هـ
- \* النهاية في غريب الأثر، لابن الأثير، تحقيق طاهر أحمد، ومحمود محمد الطناحي، المكتبة العلمية، بيروت، طبعة ١٣٩٩هـ
- \* نيل الأوطار شرح منتقى الأخبار، محمد بن علي الشوكاني، دار الجيل، بيروت.

CAROLANDERAS

رَفِّحُ مجس (الرَّجِئِ) (الفِخْسَّ) (سِّكِنَتِرَ (الفِزْرَ) (الفِزْدَوَكِرِينَ www.moswarat.com 774

## فَهْرَس المَوْضُوعَات

| <u>ــ</u> ــــــــــــــــــــــــــــــــــ | الموضـــوع الصفح                                          |
|----------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| ٥                                            | مقدمة الناشر                                              |
| ٧                                            | مقدمة الشارح                                              |
| ٨                                            | بيان أهمية هذه الرسالة                                    |
| 11                                           | إعراب ثلاثة أصول وأدلتها                                  |
| ۱۲                                           | الكلام على حديث: «الرَّاحِمُونَ يَرْخَمُهُمُ الرَّحْمُنُ» |
| ١٤                                           | المسألة الأولى: (الْعِلمُ)                                |
| ١٤                                           | حكم التقليد في الاعتقاد                                   |
| ۱۷                                           | المسألة الثانية: (الْعَمَلُ بِهِ)                         |
| ۱۸                                           | المسألة الثالثة: (الدَّعْوَةُ إليهِ)                      |
| ۱۹                                           | المسألة الرابعة: (الصَّبْرُ عَلَى الأَذَى فِيهِ)          |
| ۲.                                           | فضل سورة العصر                                            |
| ۲٤                                           | أقسام الصبر                                               |
| ۲٤                                           | أنواع العلم النافع                                        |
| 4                                            | الثلاث مسائل التي يجب على كل مسلم ومسلمة تعلمها           |
| 4 9                                          | المسألة الأولى                                            |
| ٣٣                                           | المالة الثانية                                            |
| ٣٣                                           | أنواع الدعاء                                              |

| 41 | لفرق بين النبي والرسول                                           |
|----|------------------------------------------------------------------|
|    | لسألة الثالثة                                                    |
| 49 | معنى الموالاة                                                    |
| ٤٠ | الفرق بين الموالاة والتولي                                       |
| ٤٥ | الحنيفيةَ: مِلةَ إبراهيمَ ﷺ                                      |
| ٤٩ | الأصول الثلاثة                                                   |
| ٥١ | الفرق بين الربوبية والألوهية                                     |
| ٥٤ | الأصل الأول: معرفة العبد ربه                                     |
| ٥٧ | معنى الحمد                                                       |
| ٦. | الدليل على ربوبية الله على سيسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس |
| 11 | سبب تفريق الشيخ كلله بين الآيات والمخلوقات                       |
| 70 | توحيد الربوبية يستلزم توحيد الألوهية                             |
| 77 | تعريف العبادة                                                    |
| ٦٧ | أنواع العبادات                                                   |
| ۷٥ | تقسيم الشرك بعدة اعتبارات                                        |
| ٨٠ | بيان خوف السر                                                    |
|    | أنواع الخوف                                                      |
| ۸٥ | أنواع الرجاء                                                     |
| ۸٧ | حقيقة التوكل                                                     |
| 91 | الفرق بين التوكل والتوكيل                                        |
| ٩٣ | الكلام على الرغبة والرهبة والخشوع                                |

| 97    | حقيقة الإنابة                                                    |
|-------|------------------------------------------------------------------|
| ١     | لكلام على الاستعانة                                              |
| ١٠٥   | الكلام على الاستعاذة                                             |
| ۱۰۸   | الكلام على الاستغاثة                                             |
| ١١٠   | شروطُ الاستغاثة المشروعة                                         |
| ۱۱۲   | الكلام على الذبح والنحر                                          |
| ۱۱۸   | النذر دليله وأنواعه                                              |
| ۲۳    | الأصل الثاني: معرفة دين الإسلام بالأدلة                          |
| 170   | الكلام على الإسلام العام والإسلام الخاص                          |
| ۱۲۸   | معنى البراءة من الشرك وأهله                                      |
| ۱۳۰   | مراتب الدين الثلاثة                                              |
| ۲۳    | الكلام على (لا إله إلا الله)                                     |
| 149   | أنواع الشركة في الملك                                            |
| 1 2 7 | تفسير كلمة التوحيد                                               |
| 1 & & | دليل شهادة أن محمدًا ﷺ رسول الله                                 |
| 1 & 0 | مُعنى شهادة أن محمدًا ﷺ رسول الله                                |
| 0 +   | الكلام على مرتبة الإيمان                                         |
| 0 +   | تعريف الإيمان لغة وشرعًا                                         |
| ٥٣    | الإيمان أحيانًا يتعدى باللام، وأحيانًا يتعدى بالباء، ولكلِّ معنى |
| ٥٥    | تأليف أهل العلم في شعب الإيمان                                   |
| ٥٧    | شرح أركان الإيمان الستة                                          |

| 171          | مراتب القدر                                       |
|--------------|---------------------------------------------------|
| 177          | دليل أركان الإيمان الستة                          |
| ۸۲۱          | المرتبة الثالثة من مراتب الدين: (الْإِحْسَان)     |
| ۱۷۱          | شرح حديث جبريل عليه الطويل                        |
| ۱۷٤          | تفسير قوله: «وَوَضَعَ كَفَّيْهِ عَلَى فَخِذَيْهِ» |
| ۱۷٤          | آداب لطالب العلم                                  |
| ۱۷۷          | النصوص تحكم على مصطلحات العلماء                   |
| ۱۸۰          | مقام المراقبة، ومقام المشاهدة                     |
| ۱۸۳          | الأصل الثالث: معرفة النبي عَلَيْكُ                |
| ۲۸۳          | الكلام على اسمه ونسبه ﷺ                           |
| ۲۸۱          | قسما العرب عند أهل النسب                          |
| ۱۸۷          | الذبيحان                                          |
| 19.          | الفرق بين النبي والرسول                           |
| 198          | الفرق بين الإعلام والإنذار والإشعار               |
| 190          | قاعدة: التخلية قبل التحلية                        |
| 197          | الموارد الخمسة لتكبير الله                        |
| 99           | معنى التطهير في قوله ﷺ: ﴿ وَثِيَابَكَ فَطَهِرُ ﴾  |
| * * *        | الفرق بين الوثن والصنم                            |
| ٠ + ٤        | الإسراء والمعراج                                  |
| ٠٠٦          | أول فرض الصلوات الخمس                             |
| <b>' •</b> A | الهجرة لغة واصطلاحًا                              |

| <b>۲۱۱</b>                                   | أقسام الهجرة من حيث المكان           |
|----------------------------------------------|--------------------------------------|
| 717                                          | أقسام الهجرة من حيث الحكم            |
| <b>Y                                    </b> | فرض بقية شرائع الإسلام في المدينة    |
| 771                                          | معنى الصلاة على النبي ﷺ              |
| 770                                          | افتراض طاعة النبي ﷺ على الثقلين      |
| 777                                          | الدليل على وفاة النبي ﷺ              |
| 777                                          | الرد على منكري البعث                 |
| ۲۳.                                          | وجوب الإيمان بجميع النبيين والمرسلين |
| 141                                          | دعوة جميع الأنبياء أممهم للتوحيد     |
| ۲۳۲                                          | تعريف الطاغوت                        |
| ۲٤.                                          | خاتمة الرسالة                        |
| 181                                          | فهرس المراجع                         |
| 774                                          | فهرس الموضوعات                       |

## تم بحمد الله



## www.moswarat.com

